





#### BIBLIOTECA CLÁSIC

TOMO CCXIII



### **ANTOLOGÍA**

DE

# POETAS LÍRICOS CASTELLANO

(TOMO XI)

### TRATADO DE LOS ROMANCES VIEJOS

FOR

#### D. MARCELINO MENÉNDEZ Y PELAYO

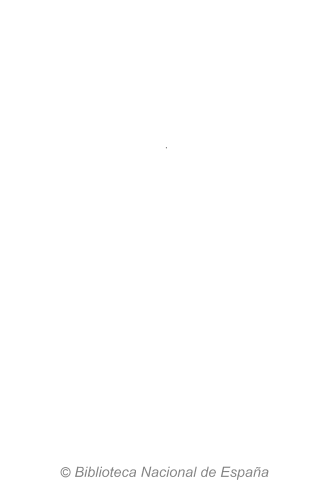
De la Real Academia Española.

TOMO I

MADRID

LIBRERÍA DE LOS SUCESORES DE HERNANDO Calle del Arenal, núm. 11.

1922





# ANTOLOGÍA

IJЕ

### POETAS LÍRICOS CASTELLANOS



# R. 3137 BIBLIOTECA CLÁSICA

TOMO CCXIII

# ANTOLOGÍA

DE

# POETAS LÍRICOS CASTELLANOS

(TOMO XI)

## TRATADO DE LOS ROMANCES VIEJOS

r CR

### D. MARCELINO MENÉNDEZ Y PELAYO

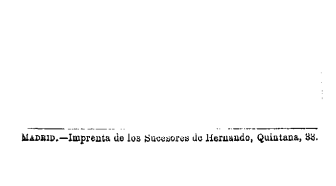
De la Real Academia Española.

TOMO I

#### MADRID

LIBRERÍA DE LOS SUCESORES DE HERNANDO Calle del Arenal, núm. 11.

1924



## TRATADO DE LOS ROMANCES VIEJOS

#### T

Varios sentidos de la voz romance. — El romance como género de poesia. — Primeros testimonios de su existencia. — Su enlace cou otra poesía popular más antigua. — Los cantares de gesta: testimonios rolativos á ellos. — Clases sociales que cultivaban y difundian esta poesía. — Los juglares. — Influencia de la épica francesa en la castellana. — Versificación y estilo de los cantares de gesta. — Versificación y estilo de los romances. — Clasificación por géneros y asuntos.

La palabra romance, como designación de un género particular de poesía, no se encuentra en ningún documento anterior al siglo xv. Pero ni entonces nació el género, ni la nueva aplicación de la palabra deja de estar rigurosamente enlazada con los sentidos más generales que hasta entonces había tenido. Comenzó por llamarse romance à cualquiera de las lenguas neolatinas para diferenciarla de su madre: aplicose luego el nombre á la naciente literatura de estas mismas lenguas, y de un modo especial á las obras poéticas, que son las más antiguas y las más abundantes: contrajose después à las narraciones épicas y à las que de ellas se derivaron; y á la vez que en castellano llegó à designar exclusivamente una de las formas métricas de nuestra poesía épico-lírica, en Francia y en Italia vino á quedar reservada para los relatos en prosa ó verso de extensión muy considerable, á diferencia de los breves cuentos llamados falliaux y novelas. El uso singular y definitivo de la voz romance en la poesía castellana, ha hecho que entre nosotros tengan el titulo de novelas lo mismo las cortas que las largas, y hoy pareceria grosero galicismo ó italianismo lo contrario.

Ninguno de los textos que hablan de romances antes de la centuria indicada, puede entenderse alusivo al género de que tratamos. El copista del *Poema del Cid* llamó romanz á la obra que trasladaba, pero el primitivo autor no usó más nombres que los de gesta y cantar. En el Rodrigo, compilación muy tardía, se lee este verso:

El cual dicen Benavente-según dise en el romanes.

No ha de verse aquí, sin más pruebas, cita de romance alguno, sino una simple fórmula, de las que usaban los poetas épicos franceses á modo de ripio («so dist la geste», «dient li romant», «si com l' estoria ditz»). Prosas en roman paladino llamó Berceo á sus leyendas piadosas, compuestas todas en tetrástrofos monorrimos. El romance es cumplido, dice al acabar el poema del Sacrificio de la Misa. Y en el de los Loores de Nuestra Señora:

Aun merced te pido por el tu trobador Qui este romançe fizo, fué-tu-entendedor.

(Copl. 232.)

Y en el Martyrio de San Lorenzo:

Quiero fer la pasion de Sennor Sant Laurent En romanz que la pueda saber toda la gent.

(Copl. 1.)

Romance es aqui sinónimo de lengua vulgar. En la Vida de Sant Millán (copl. 862), parece contraponerse la poesía oral á la escrita, la popular á la erudita, ó meramente la castellana á la latina:

Sennores, la facienda del confessor onrado No la podríe contar pin romans nin dictado...

Los demás poetas del mester de clerecía, escuela esencialmente erudita, y cuyo metro profesional era el alejandrino «á sillabas cuntadas» y por la «quaderna vía», aplican indistintamente el nombre de romance á sus versos y á los de los juglares. El autor del Libro de Apollonio se propone

Componer un romance de nueva maestría, Del buen rey Apolonio e de su cortesía...

y en el episodio famoso de la juglaresa Tarsiana la presenta en el mercado rezando un romance:

> . Quando con su viola hovo bien solazado, A savor de los pueblos hovo asaz cantado, Tornóles á rezar un romançe bien rimado De la su razón misma por ho avía pasado...

El Arcipreste de Hita, que florecía medio siglo después, y que en su Libro de buen amor empleó tantos metros líricos, entre ellos el octosílabo, pero nunca el romance propiamente dicho, reservó este nombre para el conjunto de su obra, en que predominan con gran exceso los versos de catorce silabas:

Era de mill, e tresientos e ochenta, e un annos Fué compuesto el rromançe por muchos males e daños, Que fasen muchos e muchas á otros con sus engaños, Et por mostrar a los simples fablas, e versos estraños.

(Copl. 1.634.)

En la primitiva Crónica general, compuesta en tiempo de Alfonso el Sabio, que recogió en gran parte nuestra tradición épica, se cita expresamente la Estoria del Romanz dell infant García, dando idea de su contenido. Hay fuertes indicios para sospechar que

se trata de un cantar de gesta, pero pudo ser también un libro en prosa formado sobre narraciones poéticas. Estoria del Romanz no quiere decir ni más ni menos que historia en romance, es decir, en lengua vulgar, puesto que la Crónica general contrapone su testimonio á lo que el arzobispo D. Rodrigo y D. Lucas de Tuy cuentan en su latín. La ley XX, título V, de la Partida 2.ª, menciona entre las alegrías que debe usar el riy **en las vega**das. la lectura «de los romances et de los otros libros que fablan de aquellas cosas de que los omes reciben alegría et placer». Aqui la voz romances parece que alude más especialmente á novelas y libros de pasatiempo, y todavía es más clara la alusión en este pasaje del obispo de Jaén San Pedro Pascual, escrito muy á principios del siglo XIV: «E amigos, cierto creed que mejor »despenderes vuestros días y vuestro tiempo en leer Ȏ oyr este libro, que en decir é oyr fablillas y ro-»mances de amor y de otras vanidades, que escribieron, de vestiglos é de aves que dizen que fablaron en »otro tiempo. E cierto es que nunca fablaron: más es-»cribiéronlo por semejanza. E si algún buen exemplo »hay, hay muchas arterías y engaños para los cuer-»pos y para las ánimas». En este curiosisimo texto, alegado ya por Argote de Molina (Nobleza de Andalucía, II, fol. 180) están designados claramente con el nombre de romances los libros de apólogos y cuentos orientales (el Calila y Dina, los Engannos de mujeres, etcétera), que siempre se escribieron en prosa, como es notorio.

Prescindo, por supuesto, del Nicolás de los Romances y del Domingo Abad de los Romances, mencionados en el Repartimiento de Sevilla. Ni siquiera puede probarse que fueran poetas: la serranilla que Argote atribuyó á uno de ellos es del Arcipreste de Hita. De Nicolás consta que era escribano, y es verosimil que también Domingo lo fuese, y que se les diera tal sobrenombre por estar encargados de redactar las escrituras en castellano y no en latin.

Al siglo xiv corresponde una interesante muestra de octosilabos encadenados, que no sólo por el metro, sino por el estilo narrativo, tiene cierta semejanza con los romances, y aun puede decirse que está impregnada de su espíritu: el poema ó crónica rimada de Alfonso XI, compuesto por Ruy Yañes. Pero esta obra, perteneciente á la poesía erudita, y acaso compuesta en gallego antes que en castellano, si prueba influencia de los cantares del vulgo en la épica historial de los versificadores cultos, no puede en ningún caso confundirse con ellos. Es un nuevo argumento, sin embargo, de que el alejandrino, que parece dominar en el Poema del Cid y probablemente en todas las gestas más anti→ guas, había cedido ya el puesto al metro nacional de diez y seis silabas, cuyas huellas se perciben á cada momento en la prosificación de las varias refundiciones de la Crónica general. Pero no adelantemos especies, que más adelante tendrán lugar adecuado. Baste consignar, por ahora, como racional conjetura, que ya en la segunda mitad de la centuria décimacuarta, habían comenzado á desgajarse del árbol épico muchas ramas, y comenzaba á formarse la epopeya fragmentaria, cuyo último residuo son los romances.

El primer documento en que con toda claridad se habla de ellos, afirmándose al propio tiempo el divorcio ya consumado entre la poesía popular y la erudita, es el famoso *Prohemio* del Marqués de Santillana, cuya fecha se coloca entre 1445 y 1448: «Infimos poestas son aquellos que sin ningún orden, regla ni cuento sfacen estos cantares é romances de que la gente baja se de servil condición se alegran».

Esta condenación doctrinal no implicaba, sin embargo, que los poetas más artificiosos, y entre ellos alguno muy admirado por el Marqués y unido con él por amistad muy estrecha, atendiesen de vez en cuando á los ecos de la musa popular, y aun imitasen por gala ó capricho la forma del romance, aclimatándole así en el Parnaso lírico. Cuando Juan de Mena en el Laby-

rinto (copl. 190), al recordar la muerte del Adelantado Diego de Ribera, llama à Álora «la villa no poco cantada», apenas puede dudarse que tenía presente el romance fronterizo que empieza:

Álora la bien cercada, - tú que estás al par del río».

Fenómeno de gran significación y que contrasta con el intolerante desdén del Marqués de Santillana, es la aparición de los romances líricos de trovadores. Por mucho tiempo se hanconsiderado como los más antiguos romances de autor conocido los dos de Carvajal ó Carvajales, poeta de la corte napolitana de Alfonso V de Aragón, insertos en el Cancionero de Stúñiga. Uno de ellos tiene la fecha de 1442. Pueden agregarse ahora, y quizá sean más antiguos, tres atribuídos á Juan Rodríguez del Padrón en un manuscrito del Museo Británico, y descubiertos por el muy erudito profesor de Philadelphia Doctor Hugo Rennert (1). El célebre trovador gallego se inspira directamente en la poesía popular, haciendo una especie de rifacimento del viejo y lindisimo romance del Conde Arnaldos:

¡Quién tuviese tal ventura—Con sus amores folgar, Como el infante Arnaldos—la mañana de San Juan ....

y de los no menos bellos y famosos de Rosaftorida y de la Infantina (2).

En el tiempo de los Reyes Católicos, los poetas artisticos cultivadores del romance son ya legión. No solo componen romances de propia cosecha, líricos,

- (1) Lieder des Juan Rodriguez del Padrón (Zeitschrift für romanische Philologie, XVII, 544-558 Halle, 1893.
- (2) Más adelante daremos á conocer estos notables textos, que faltan en nuestro Romancero y en todos los anteriores. Pero confieso que la atribución á Juan Rodríguez me parece muy dudosa.

amatorios y alguna vez históricos y religiosos, sino que se ejercitan como á porfía en glosar y contrahacer romances viejos. Gracias á estas impertinentes glosas, se han salvado algunos preciosos fragmentos de canciones antiguas en los florilegios de poesía cortesana de Fernández de Constantina y de Castillo, amenizando un tanto la aridez de sus páginas. Más adelante veremos cómo se encargó la imprenta del siglo xvi de salvar y divulgar en colecciones especiales, que vinieron muy á tiempo, el tesoro de nuestra poesía tradicional, recogiéndole de labios del vulgo cuando todavía le conservaba con relativa pureza: suerte que no han tenido las canciones históricas de ningún otro pueblo.

Sin exagerar de ningún modo, puesto que á todo lo contrario propendemos, la antigüedad de estos pequeños poemas, nos parece evidente que para llegar á ser tan populares en la segunda mitad del siglo xv y especialmente á fines de él, tan glosados, imitados y contrahechos, debieron de existir mucho antes. Es más: ya en el siglo xy se calificaban de viejos algunos romances. Alvarez Gato habla de los de Don Bueso como de una antigualla, y los contrapone á las «lindas canciones nuevas». En su memorable Arte de la lengua castellana (1492), Antonio de Nebrija llamó viejo á uno de los romances de Lanzarote, y habló del asonante como de una nota peculiar de la antigua poesía: «Nuestros mayores no eran ambiciosos en tassar los »consonantes é harto les parecía que bastaba la seme-»janza de las vocales». Cuatro años después (1496) imprimia Juan del Enzina su Arte de trovar, donde enseña, siguiendo las huellas del Nebrisense, que «los romances del tiempo viejo no van en verdaderos consonantes».

Pero esta poesía, que ya en tiempo de los Reyes Católicos podía llamarse vieja, era derivación y secuela de una poesía mucho más antigua, respecto de la cual los testimonios abundan, aunque todavía queden grandes lagunas en su historia. Precisamente el monumento más antiguo de la literatura española es un cantar de gesta, el de Mio Cid, que la crítica más severa no puede traer más acá del siglo XII, y que acaso corresponde á su primera mitad más que á la segunda. A él ó á uno muy semejante aludía en 1147 el autor del poema latino sobre la conquista de Almería, dando al héroe el mismo título épico que lleva en el cantar:

Ipse Rodericus mie Cid semper vocatus, De quo cantatur quod ab hostibus haud superatus, Qui domuit mauros, comites quoque domuit nostros...

En el siglo XIII esta poesía épica lograba tal autoridad, que los más graves analistas de la latinidad eclesiástica no se desdeñaban de utilizarla como fuente histórica, aun en lo que tenía de más apócrifo. Así penetró la levenda de Bernardo en las narraciones de D. Lucas de Tuy y del Arzobispo D. Rodrigo, que si afecta menospreciar las fábulas de los histriones o juglares franceses sobre las empresas de Carlomagno en España (nonnulli histrionum fabulis inhaerentes), admite en cambio tácitamente las de los juglares castellanos, aunque no se apoye en su testimonio. Sin reparo alguno lo hizo la Crónica general compilada de orden de Alfonso el Sabio, obra de caracter mucho más popular, y escrita en la lengua del vulgo. Su fuente principal son sin duda las dos historias latinas que acabamos de mencionar, y cuando aparecen en conflicto con la tradición poética, ellas son las que triunfan siempre, pero el empleo de los cantares de gesta es continuo aunque secundario, y gracias á él conocemos no sólo el fondo de varias narraciones poéticas (Maynete, Bernardo, Los Infantes de Lara, el Infante D. García, y algunas de las relativas al Cid), sino considerables fragmentos desatados en prosa, disjecti membra poetae, que todavia conservan rastros de su primitiva y holgada versificación. No fué total el naufragio de nuestra epopeya: la historia que en sus origenes se

confunde con ella, la salvó amorosamente cuando ya comenzaba su decadencia, y durante todo el siglo XIV permaneció adherida á ella, siguiendo sus transformaciones, y modificándose en las sucesivas crónicas refundidas de la General, á tenor de las variantes que iba recibiendo el canto épico, presente siempre en los oidos y en la memoria de estos compiladores. El estudio comparativo de las diversas crónicas generales, no intentado formalmente hasta nuestros días por obra y estudio de un joven erudito digno de toda alabanza, no sólo derrama inesperada luz sobre cada una de las leyendas, sino que permite ya establecer ciertos períodos en el desarrollo de nuestra poesía heroicopopular, dando complemento á las enseñanzas del sabio Milá.

Pero reservando para más adelante tan delicada materia, que exige la previa exposición de cada uno de los ciclos, conviene fijar ante todo qué clase de poesía era ésta, á qué oyentes ó lectores se dirigía, cuáles eran las clases poéticas que la componian ó divulgaban, cuál su sistema de versificación y qué relaciones próximas ó remotas podía tener con otros cantos nacidos dentro ó fuera de España. Cuestiones todas ellas arduas y espinosas, en que debemos proceder con la mayor cautela, ateniéndonos á los datos positivos y cerrando la puerta á temerarias conjeturas, por muy brillantes que parezcan.

No hay duda en cuanto al nombre de estos poemas. Se llamaban cantares de gesta, aunque á veces se encuentran separadas ambas palabras. El autor del Poema del Cid usa la una y la otra para designar las partes de su composición, á la cual también llama nuevas en

los ultimos versos:

Aquí empieça la gesta de Mio Çid el de Vivar... Las coplas de este Cantar aquí's van acabando, El Criador vos valla con todos los sos Sanctos... Estas son las nuevas de mio Çid el Campeador...

La Crónica general, que cita especialmente los can-

10 P

tares para la leyenda de Bernardo, usa con frecuencia éstas y parecidas expresiones: «Et algunos dizen en » sus cantares de gesta...» «Mas esto non podría seer, ca »non es de creer todo lo que los omes dizen en sus »cantares». Una sola vez habla de romances, palabra que aqui no puede tener otro sentido que el general que ya conocemos. En el códice Escurialense X. i. 4, que pasa por el más antiguo y autorizado de todos, se lee en el folio 36 vto.: «Et algunos dizen en sus ro-» mances et en sus cantares que el rey, cuando lo sopo, » que mandó quel fiziesen bannos...» Pero aun este pasaje no está libre de variantes y de controversia. En el codice que yo poseo, que es también del siglo XIV v de la misma familia, aunque con texto algo abreviado, la lección es ésta : «Et algunos disen en sus rrasones Ȏ en sus cantares». El nombre de razón se aplicó á muy antiguas composiciones, tanto en provenzal como en castellano. Así empieza, por ejemplo, el poemita de Lope de Moros, que es acaso la más vieja poesía lirica que tenemos en nuestra lengua:

> Qui triste tiene su coraçon Venga oyr esta razón; Odrá razón acabada, Feyta d'amor e bien rimada...

El texto de mi Crónica, aunque aislado, parece indicar que este nombre se aplicó también alguna vez á la poesía narrativa. Pero el de cantares de gesta es el que prevaleció, y se le encuentra hasta en los textos legales. Así en la ley XX, título 21 de la 2.ª Partida: «Et »por eso acostumbraban los caballeros cuando comien »que les leyesen las hestorias de los grandes fec sos de »armas que los otros fecieron, et los sesos et los es»fuerzos que hobieron para saber vencer et acabar lo »que querien. Et allí do non habien tales escripturas »fasiendo retraer á los caballeros buenos et ancianos... »et sin todo esto aun faciendo más, que los juglares »non dixiesen ante ellos otros cantares sinon de gesta, »ó que fablasen de fecho darmas»,

Esta ley de Partida recibe inesperado comentario en un singular opusculo latino De Castri Stabilimento que con más ó menos razón se atribuye al Rey Sabio, pero que à juzgar por su encabezamiento (1), por su contenido y por el género de latinidad ruda y medioeval en que está escrito, es imposible traer, como han querido algunos, á la corte humanistica de Alfonso V de Aragón, que además nunca se tituló Emperador de Romanos ni fué Rey de Castilla. Enumerándose, pues, en este raro documento las cosas que no pueden faltar en un castillo sitiado, se ponen entre ellas los libros de gesta, citando, juntamente con las narraciones de origen francés, las que pertenecen à la historia nacional: «Item sint ibi romancia et libri gestorum, videlicet »Alexandri, Karoli et Rotlandi, et Oliverii, et Verdi-»nio, et de Antellmos lo Danter, et de Otonell, et de »Bethon, et de Comes de Mantull, et libri magnorum »et nobilium bellorum et preliorum quæ facta sunt in »Hispania: et de iis animabuntur». Estos libros de las grandes y nobles guerras y batallas acaecidas en España, qué cosa podían ser sino los cantares de gesta ó las crónicas que en gran parte salieron de ellos?

Esta poesía que se cantaba en los festines ante los reyes y los próceres, que servía para inflamar el entusiasmo bélico de los mancebos, que merecía del legislador tan notable recomendación, aunque hable de ella como de cosa pasada, era popular en el más noble sentido de la palabra, no en el trivialmente democrático que le dan algunos, suponiéndola patrimonio de las clases infimas y desheredadas. Pueblo ha de entenderse aquí conforme á la definición clásica de la Par-

<sup>(1)</sup> Incipit opusculum reverendissimi ac prudentis viri Ildefonsi recordationis alte Regis Dei gratia Romanorum ac Castellae; de iis quae sunt necessaria ad stabilimentum Castri tempore ob-sidionis et fortissime guerre et multum vicinia (Códico de la Biblioteca Escurialense, Publicó este importante pasaje Amador de los Rios, 6, 398, que atribuye el libro, por mera conjetura, à Alfonso V).

tida 2.ª (título X, ley 1.ª): «Guidan algunos homes »que pueblo es llamado la gente menuda, así como me»nestrales et labradores, mas esto non es así, ca anti»guamente en Babilonia, et en Troya, et en Roma, »que fueron logares muy señalados, et ordenaron to»das las cosas con razón, et posieron nombre á cada »una segunt que convenia, pueblo llamaron al ayunta»miento de todos los homes comunalmente, de los mayoves, et de los menores, et de los medianos: ca todos estos »son meester et non se pueden excusar, porque se han »á ayudar unos á otros para poder bien vevir et seer »guardados et mantenidos».

Para este pueblo se compuso la poesia heroico-popular castellana, no tan sólo para «la gente baja é de servil condición», como quieren algunos inferir del texto del Marqués de Santillana, escrito siglo y medio después, cuando las condiciones sociales habían cambiado enteramente, y las de la poesía también (1). No eran gentes de baja y servil condición las què en el siglo XIII se alegraban con los cantares de gesta: era la poderosa aristocracia militar, que no se había hecho cortesana aún, y que por sus hábitos rudos y sencillos se confundia con los vasallos que guiaba al combate: eran los reyes mismos, aun los más sabios, como Don Alonso, aun los más santos como su padre, que según consta en el Setenario «pagábase mucho de joglares »que sopiesen bien tocar estrumentos... et entendía »quién lo fazía bien et quién non»; eran los doctos prelados de Tuy y de Toledo, que no temían entretejer en su prosa latina, dandolos por historia veridica, retazos de esas canciones: eran los autores de la

(1) Lo mismo hay que decir de la epopeya francesa, según el más profundo conocedor de ella. «Notre vieille épopée est »primitivement la poésie des hommes d'armes, des barons et »des vassaux. Les jongleurs chantaient leurs œuvres ou celles »des autres, soit dans les châteaux, soit en accompagnant les »expéditions guerrières...» (G. Paris, Littérature française au moyen àgc. pàg. 48).

Crónica General, obra regia, que los explotaban á mansalva: eran los poetas eruditos del mestér de clerezta, que al mismo tiempo que atirman su distinción y la superioridad de su arte, remedan las fórmulas de la poesía épica, y á vecos refunden sus temas como en el Poema de Fernán González, que desgraciadamento suplantó á los primitivos, y fué causa de su pérdida (1). Aquella poesía, de la cual pudo decir con caudoroso anacronismo el autor del Alexandre, aplicándolo á sus héroes clásicos:

Serán las nuestras noras en cantigas metidas... Metieron en canciones las sus caballerías Donde serán cantadas, fasta que venga Elías...

era, en verdad, la poesía del pueblo, porque era la poesía de todos, y no había quien dejase de colaborar en ella como autor, como oyente ó como recitante. Pero llegaron días en que esta noble musa, abandonada por los discretos y cortesanos, que se habían convertido en secuaces, primero de las escuelas trovadorescas derivadas de la provenzal, y luego del Renacimiento italiano, buscó refugio entre los plebeyos y humildes, y entonces pudo ser llamada popular en el sentido estrecho de la palabra. Pero la excisión fué menos violenta en España que en otras partes, tanto por el espíritu democrático de la raza, como por no haber tenido nunca entre nosotros los hábitos de corte

(1) La voz gestas (no cantares de gesta) se encuentra también en los poetas de clerezia, pero es verosimil que la tomasen directamente del latin y no de la poesía de los juglares. El autor del Alexandre la aplica à su propia obra:

> Qui oirlo quisier a todo mio creer, Avrà de mi solás, en enho grant placer, Amendrá bonas gestas que sepa retruer, Averlo an por ello muchos à conoscer.

Pero en general prefieren otras fórmulas que indican mejor el origen erudito de la composición «loer un libro», «romanzar »un dictado», «fer una escriptura», «componer una rima», «facer una prossa»,

Tomo XI.

ni las prácticas de escuela, ni la disciplina de los eruditos tan despótico influjo como en otros países. Si Santillana, en un nomento de gravedad doctrinal, lanzaba su anatema, vordaderos aunque degenerados juglares alternaban con él y con los trovadores aristocráticos, y ya hemos visto que la poesía popular servía con frecuencia de tema á glosas é imitaciones artificiosas de los poetas más atildados.

Pero à la larga el divorcio (por otra parte inevitable, dados los progresos de la cultura) entre los eruditos y las clases inferiores de la sociedad, la faita de un ideal común, tenía que matar la poesía épica en beneficio de la lírica. El vulgo pudo conservar la primera más ó menos tiempo, pero era incapaz de continuarla ni de crear otra nueva: lo único que ha creado desde entonces es la canción fugitiva, expresión muchas veces feliz de la vida elemental del espíritu. Los romances que tenemos por más modernos entre los viejos se distinguen por su vaguedad misteriosa, por su carácter subjetivo y apasionado. Reparándolos bien, y penetrando en la investigación de sus origenes, se descubre las más veces que lo novelesco no es más que una trasnformación de lo épico. En cuanto á los romances pertene sentes á los antiguos ciclos, no hay controversia alguna: son perlas desgranadas del collar de la antigua poesia narrativa.

Pero interrumpiendo aquí esta digresión, para no anticipar ideas que en otra parte tendrán lugar más propio, volvamos á considerar nuestra poesía heroica tal como era en los siglos XII y XIII, es decir, en su primitiva forma de cantares de gesta. Aunque esta poesía fuese anónima é impersonal, como lo fueron más tarde los romances, y como lo es toda genuina poesía épica, no ha de entenderse esto en el sentido absurdo de que todos fuesen igualmente capaces de componería. La inspiración poética, lo mismo en las edades bárbaras que en las cultas (y no eran ciertamente bárbaros los castellanos del siglo XII), no es pa-

trimonio común, sino privilegio singular de algunos. No lo es tampoco, aunque abunde más, la pericia técnica, la facilidad y descreza de componer versos dentro de las prácticas de cada género y escuela. No lo es, finalmente, la aptitud musical indispensable para el cultivo de una poesia que se acompañaba inseparablemente con el canto. Hubo, pues, clases especiales de la sociedad que tenían por oficio, como los antiguos acdos y rapsodas, la composición y la recitación de estos largos poemas (1). Su numbre era el de juglares (del latino jocularis): no consta que en tiempo alguno tuviesen otro. El de troveros, propio de los poetas del Norte de Francia, fué outeramento desconocido aquí. Pero esta palabra juglar se aplicó en tan diversos sentidos, y por otra parte hubo tan notable degeneración en la clase social que con ella se designaba, y llegó á ser tenida en tanto vilipendio, que no es maravilla que todo esto haya introducido alguna confusión en la mento de los críticos.

> Mestér trago fermoso, non es de ioglaría, Mestér es sen poccado, ca és de cloresta, Fablar curso rimado por la quaderna via A sillanas cuntadas, ca es grant maestría.

En estos versos del Libro de Alexandre se contraponen evidentemente la versificación irregular de los

(i) «A l'origine, plus d'un de ces hommes d'armes composait sans doute lui-même et chantait ses chants épiques; mais de bonne heure, il y eut une classe spéciale de poètes et d'exécutants». (G. Paris, La littérature française au moyen âye, pàgina 36.)

Este egregio maestro ha determinado mejor que nadie la intervención capital de los juglares en la formación y desarrollo de la epopeya francesa. «Transportaban (dice) de una parte á otra las cantos épicos que al principio habían tenido carácter meramente provincial: se los comunicaban unos á otros, los unían por lazos de su invención, los fundian y unificaban. Así se constituyó una inmensa materia épica que á mediados del siglo XI próximamente comenzó à distribuirse en largos poemas, y más adelante se repartió en ciclos».

cantares de gesta (mestér de juglarta), y la versificación por silabas contadas, y en tetrástrofos alejandrinos, propia de los ingenios eruditos (mestér de clerecta). Pero hay otros textos en que la voz juglar designa no sólo al poeta popular, sino á cualquier género de poeta, incluso los que no escribian para ser cantados, sino leidos. Gonzálo de Berceo, acaso por humildad, se llama á si propio juglar de Santo Domingo de Silos:

> Quierote por mí mismo, padre, merçed clamar Ca ovi gran taliento de seer tu ioglar... Padre, entre los otros a mi non desampares, Ca diren que bien sucles pensar de tus ioglares... Cuyos yoglares, somos, y él nos quiera guiar...

El nombre y la profesión de juglar fueron comunes à todos los pueblos neolatinos, y seguramente tan indigenas en una parte como en otra (1). Los latinistas de educación clásica solian liamarlos histriones (calificativo que, como ya hemos visto, aplica el Arzobispo D. Rodrigo á los autores de los pemas carolingios); y realmente en los tiempos de su decadencia, y acaso en los de su origen, alguna semejanza podian tener en sus hábitos scurriles y callejeros con los pantomimos y farsantes de la decadencia romana. ¿Pero quién ha de pensar que fuesen asi los juglares épicos, por ejemplo, aquel valeroso Taillefer que en la batalla de Hastings entonaba la canción de Roncesvalles? Considerado socialmente, el juglar de los tiempos medios nace de la fusión de dos clases enteramente diversas, y lleva en si una antinomia que en ciertas épocas le realza y en otras le degrada. Como descendiente indubitable

<sup>(1)</sup> La monografía más completa acerca de los juglares transpirenaicos, que tanta relación tienen con los nuestros, creo que sea la de León Gautier en el tomo 2.º de Les Epopées Françaises (2.ª edición, Paris, Welter, 1892, págs. 1-271).

de los histriones romanos infamados por el derecho, conserva algo de vil en su oficio de cantor ambulante y de tañedor en las plazas públicas. Como heredero presunto, ó á lo menos como afin de los escaldas septentrionales y de todos los cantores de raza germánica, su profesión se ennoblece y sus acentos suenan igualmente gratos en el oído de los pueblos y de los

reyes (1).

El juglar épico, el cantor de viejas fazañas, y de grandes fechos de armas, fué siempre persona mucho más estimada, y probablemente más digna de estimación que el juglar lírico. Aunque es frecuente en la literatura provenzal la sinonimia de trovador y juglar. se trata de dos clases poéticas que en el fondo eran diversas. El juglar provenzal, si era poeta solia serlo de especie inferior y algo tabernaria, como aquel Guillém Figuera, de quien dice su biógrafo que eno fo »homs que saubés caber entre le barone ni la bona gen; »mas mout se fez grazir als arlots..., et als hostes ta-»verniers». Pero muchas veces ni aun poeta era, siro mero cantor asalariado, secretario y mensajero de los trovadores, de quienes recibia no sólo la letra, sino la música de sus canciones. Tal era, por ejemplo, aquel juglar Cabra, á quien Guiraldo de Cabrera, uno de los más antiguos troyadores catalanes en lengua provenzal, dirigía, por los años de 1170, una larga composición de gran interés para la historia literaria, y que bien podría llamarse el doctrinal del perfecto juglar, pues no sólo contiene un extenso catálogo de las narraciones más en boga, donde, además de los temas carolingios, se incluyen algunos del ciclo bretón y otros de procedencia clásica, sino que al censurar los defectos é ignorancia del mismo Cabra, se enumeran indirectamente los primores y habilidades en que debía sobresalir el que se dedicase á tal arte: «Tocas

<sup>(1)</sup> Herederos en parte de los scopas francos los llama Gastón Paris. (La littérature française au moyen age, 1890, pág. 36.)

»muy mal la viola, y cantas peor desde el principio shasta el fin, y no sabes acabar nunca con el temple »y cadencia de los Bretones. Muy mal aprendiste á smanejar los dedos y el arco. No sabes bailar ni salstar á guisa de juglar gascón. No sabes recitar serventesios ni baladas...» (1). Esta poesía, aunque catalana por su autor, no lo es por el dialecto, y lo mismo pudo haber sido compuesta en cualquier otro país de lengua de oc, pero se cita aqui porque prueba que en la época de mayor florecimiento de la poesía provenzal, los juglares no solamente recitaban versos líricos, ya que á estos principalmente se reliere la composición de Cabrera.

Los numerosos nombres de juglares gallegos que se hallan en el Cancionero Vaticano y eu el Colocci, tales como Alvaro Gomes de Sarria, Ayras Paez, Lapo, Lorenzo, etc., son seguramente de poetas liricos á la par que músicos, pero de poetas que por su nacimiento y condición pertenecían al vulgo, como lo prueba el designárselos únicamente con el nombre propio ó á lo sumo con un patronímico. Los trovadores de noble estirpe nunca se llamaron en Galicia y Portugal juglares.

Respecto de Castilla, los testimonios abundan, y así como algunos se refieren claramente a los cantores épicos, otros no pueden entenderse más que de los líricos, y otros de los tañedores de instrumentos y meros ejecutantes. Ya hemos hecho varias citas pertinentes al caso: añadiremos algunas más, porque en materia tan obscura ningún dato puede despreciarse.

El primer juglar de nombre conocido pertenece al

(1) Mal saps viular
È pietz chantar
Del cap tro en la fenizon.
Non sabz finir,
Al mieu albir,

Á tempradura de Bretón, etc.

(Milá y Fontanals, De los Trovadores en España, Barcolona, 1881, pag. 269.)

reinado del Emperador Alfonso VII. Es un cierto *Pallea*, que en 1136 confirma una escritura vista por el P. Burriel (1).

En las Crónicas es frecuente la mención de juglares cuando se narran fiestas y regocijos, pero no siempre es fácil distinguir si el cronista tiene presentes las costumbres antiguas ó las de su tiempo. Tal incertidumbre quita algo de su fuerza al texto tantas veces alegado de la segunda Crónica General (1340), que dice, describiendo las bodas de las dos hijas de Alfonso VI con los dos príncipes borgoñones: «Et otrosi fueron en »aquellas bodas muchas maneras de yoglares, así de »bora como de péñola». Tampoco la interpretación está clara, pues si bien el sentido más obvio parece que es juglares recitantes y juglares escritores, otros creen que los yoglares de boca (menéstriers de bouche en francés viejo) eran los que tocaban instrumentos de viento, y los de péñola instrumentos de cuerdas.

El pasaje del Setenario relativo à las aficiones artisticas de San Fernando parece que envuelve la distinción entre trovadores y juglares: «pagándose de »omes cantadores et sabiéndolo él fazer: et otrosí pasgándose de omes de corte que sabien bien de trobar »et cantar et de joglares que supiesen bien tocar estramentos (2)

»trumentos» (2).

(1) Es el privilegio de confirmación del Fuero de los Francos, dado por Alfonso VII en Burgos à VIII de las kalendas de Mayo, era 1174 (año 1186). Pallea juglar confirmat. (Vid., Paleographia Española, publicada à nombre del P. Terreros, pág. 101.)

(2) Completaremos este texto, que es curioso y poco conocido, tomandole de la citada Paleographia (pág. 88), donde el P. Burriel le dió à conocer por vez primera: «Muy buena palabra avie otrosi en todos sus dichos, non tan solamente en mostrar su razón muy buena, et muy complida a aquellos que la mostraba; mas retraer aun, et departir, et jugar et reyr, et en todas las otras cosas que sabían bien facer los omes corteses ot palacianos... Et sin todo esto era mañoso en todas buenas manoras quel buen cavallero debiese usar. Ca él sabie bien

Con este aprecio que el Santo Rey hacía de los juglares contrasta, à primera vista, el rigor con que hablan de ellos las leves de su hijo. « Yoglar se facien-»do alguno contra voluntat de su padre, es otra razón »porque el padre puede desheredar á su hijo; pero »si el padre fuere yoglar, non podrie esto facer». Así la Partida 6.ª, título VII, ley V. En el título XIV, ley 3 de la Partida 4.4, se pone à las juglaresas entre las mujeres que no deben recibir por barraganas los omes nobles et de grant linaje: «Et estos atales como »quier que según las leyes pueden rescebir barraga-»nas, tales mujeres hi ha que non deben rescebir, así »como la sierva ó fija de sierva..., nin juglaresa, nin »su fija, nin tabernera, nin regatera, nin sos fijas, nin »alcahuetas, nin su fija, nin otra persona ninguna de »aquellas que son llamadas viles por razón de si mis-»mas ó por razón de aquellos de que decendiesen, ca »non serie guisada cosa que la sangre de los nobles »homes fuese espargida nin ayuntada á tan viles mu-»ieres».

Pero ninguna de estas leyes, que por otra parte no hacen más que renovar los antiguos rigores canónicos y civiles contra los scurras, mimos é histriones (1), se

bofordar et alcanzar, et tomar armas, et armarse muy bien, et muy apuestamente. Era muy sabidor de cazar toda caza. Otrosi, de jugar tablas, et escaques, et otros juegos buenos de buenas maneras, et pagándose de omes cantadores, et abiéndolo él fazer. Et otrosi pagándose de omes de Corte, quo sabien bien de trobar, et cantar, et de joglares, que sopiesen bien tocar estrumentos. Ca desto se pagaba él mucho, et entendía quién lo facia bien, et quién non».

- (i) El Concilio Cartaginense Séptimo celebrado en 419 (canon 2) los declaraba incapacos para presentar una acusación en juicio: «Omnes etiam infamiae maculis aspersi, id est hispitiones ac turpitudinibus subjectae personae, ad accusationem unon admittunturu».
- Casi literalmente pasó esta condenación al Decreto de Graciano (par. II, causa IV, quaest. I). Pero entre los Doctores de la Iglesia hubo algunos que se inclinaron á mayor tolerancia. Santo

referia en la mente del legislador à los juglares de corte, sino à los truhanes y chocarreros que por vil precio deleitaban à la infima plebe con farsas y bufonadas, juegos de manos y otra porción de habilidades, ajenas muchas de ellas à la poesía y à la música. Esta distinción se marca bien claramente en la ley 4.º, título 6.º de la Partida VII: que declara cuáles son

Tomás no tenía por ilícito en si mismo el oficio de juglar, siempre que se ejercitase moderada y honestamente: «Ludus est »necessarius ad conversationem humanae vitae... Et ideo etiam »officium histrionum, qued ordinatur ad solatium hominibus »exhibendum, non est secundum se illicitum: nec sunt in statu »pecenti, duomodo moderate ludo utatur, id est, non utendo » aliquibus illicitis verbis vel factis ad ludum, et non adhibendo ludum negotiis et temporibus indebitis». (Secunda Secundae, quaest. 163, art. 3.) Este texto es célebre por la aplicación que luego se hizo de él à los espectáculos escénicos, siendo muy traido y llevado por los casuistas.

La nota de infamia venia del Derecho Romano, y D. Alfonso no hizo más que aplicar á los juglares la legislación concerniente à los histriones. Véase el libro 8.º del Digesto, titulo II De his qui notantur infamia, donde se transcriben estas palabras del jurisconsulto Juliano, lib. I, ad Edictum: «Praeto-»ris verba dicunt: infamia notatur qui ab exercitu ignominiae »causa ab imperatore... dimissus erit: qui artis ludicrae pronun-»tiandive causa in scenam prodierit: qui lenocinium fecerit...» Ulpiano, citado en el mismo título y capítulo del Digesto, declara que por escena se entiende no solo el teatro, sino cualquier lugar público ó privado en que se ejercen las artes histronicas y en que el hombre se ofrece en espectaculo por algún precio: «Scena est, ut Labeo definit, quae ludorum faciendo-»rum causa quolibet loco, ubi quis consistat moveaturque spec-»taculum sui praebiturus, posita sit in publico privatove, vel sin vico, quo tamen loco passim homines spectaculi causa ad-»mitautur. Eos enim. qui quaestus causa in certamina descenadunt, et omnes propter praemium in scenam prodeuntes fa-»mosos esse, Pegasus et Nerva filius responderunt».

Naturalmente estos rigores con los mimos y thymelicos fueron mucho más grandes en tiempo de los emperadores cristianos, como puede verse en el título de scenicis del Código Teodosiano. Para mi propósito basta con lo expuesto. las personas infamadas por el Derecho: «Leno, en »latin, tanto quiere decir en romanco como alcahuete, »et tal home como este..., es enfamado por ende. Otrosí »son enfamados los juglares et los remedadores, et los »facedores de los zaharrones (1) que públicamente »antel pueblo cantan, ó baylan ó facen juegos por prescio que les den: et esto es porque se envilecen ante »todos por aquello que les dan. Mas los que tanxiesen »estrumentos ó cantasen por solazar á si mismos, ó »por facer placer á sus amigos, ó dar alegría á los »reyes ó á los otros señores, non serien por ende enfa-mados».

Así y todo, parece muy dura la ley, y por añadidura an especulativa é inaplicable como lo fueron otras muchas de aquel código ideal, pues no es de presumir que los juglares que solazaban à los reyes y à los señores dejasen de cobrar algún precio ó merced por sus servicios, ni que en tiempo alguno pasasen por viles é infamados los que recitaban, aunque fuese en la plaza de un villorrio, poemas como el del Cid; y eso que las pretensiones del rapsoda no eran muy exorbitantes, puesto que se contentaba con vino dado sobre prendas:

- ...dat nos del viuo; si non tenedes dineros, echad
   Alá unos peños (2), que bien vos lo darán sobrelos (3).
- (1) Covarrubias, en su Tesoro de la lengua castelluna, explica asi la palabra: «El momarrache, ó botarga, que en tiempo de »Carnaval sale con mal talle y mala figura, haziendo adomanes algunas vezes, de espantarse de los que topa, y otras de »espantarlos. Algunos dizen ser nombre arábigo, de zahhal que »vale mendigo, por ir éstos en hábitos muy viles; otros que »està corrompido de zamarron, porque suelen llevar unos zamantos con unas corcobas para dar que reir á la gente».
  - (2) Prendas, piquora.
- (8) Ha conseguido leer por primera vez este último verso del poema el Sr. D. Ramén Menéndez Pidal. Véase su edición de 1998, que puede estimarse como definitiva.

Son documentos de importancia para la clasificación de los juglares, pero deben mirarse con cierta cantela, tanto porque se refieren á la poesía provenzal más bien que á la española, y á la lírica más que à la épica, cuanto por la parte que contienen de utopia literaria, la famosa Requesta del trovador Giraldo Riquier de Narbona à Alfonso el Sabio, y la Declaración ó sentencia que éste dió en 1275, revestida de todas las fórmulas cancillerescas, pero seguramente formulada ó versificada por el mismo poeta que hizo la consulta. Giraldo Riquier, muy pagado de la dignidad de su arte, y poseido del afán de reglamentario todo, se duele en gran manera del descrédito en que había caido el arte de juglaria, que en su origen fué inventada por hombres sabios y discretos para alegría y honor de los buenos:

> Car per homes senatz, Sertz de calque saber, Fo trobada per ver De primier jogloria, Per metr' els bos en via D' alegrier e d' onor...

Al catálogo que hace de las artes juglarescas, prefiero por más completo el que da la respuesta de D. Alfonso, aunque en algunos puntos no está muy clara. Decide en substancia el sabio monarca, que les que saben trovar versos y sones, y componer con alta maestria danzas, coplas, baladas, alboradas y serventesios, son los únicos que merecen el nombre de trovadores, entre los cuales deben obtener la palma y el nombre de doctores en trovar los que dan à sus versos intención doctrinal, mostrando el camino del honor, rimando enseñanzas útiles para la vida humana, y declarando bellamente las cosas obscuras. El nombre de juglar sólo pueden llevarle sin desdoro los que adornados de cortesia y buen saber alternan entre las ricas gentes para tocar instrumentos, contar novelas, recitar versos y canciones ajenas, y para otros empleos buenos y agradables del ingenio. Tales gentes como éstas deben ser recibidas en las cortes, porque su oficio es de gran recreación y placer. Es uso vicioso de Provenza llamar también juglares à varias castas de gentes que viven coninfamia y vilipendio, y que deben tener nombres distintos, como los tienen en España y en otras países. Así, los que hacen bailar monos, perros y machos cabrios, los que dan saltos en la cuerda tirante ó sobre las piedras, los que hacen juegos de manos, los que remedan el canto de los pájaros ó tañen y cantan entre gente baja por humilde precio, y también los que en las cortes se fingen locos, y no se avergüenzan del deshonor en que viven, ni les agrada ningún hecho agradable y bueno, no merecen más nombre que el de bufones, como se les apellida en Lombardía. En Espana se llama juglares à los que tocan instrumentos; à los que contrahacen los gestos y palabras de otros remedadores: à los trovadores cortesanos, segriers; y à los que ejercen vilmente su arte por calles y plazas se les apoda por ignominia cazurros:

> Hom apela joglars, Totz sels dels estrumens. Et als contrafazens Ditz hom remendadors: E ditz als trobadors Segriers por totas cortz Et homes seek a sortz, Endreg de captenh bo, Qui dizon ses razó O fan lur vil saber Vilmen ses tot dever Per vias e per plassas, E que ménon vils rassas A deshonor viven. Diz hom per vilzimen Casuros ab vertat (1).

El nombre de cazurros se conservaba en tiempo del Arcipreste de Hita, y no hay duda que indica un gé-

(1) Milá, De los Travadores en España, 288,

nero de cantores truhanescos y de baja estofa, para los cuales el Arcipreste mismo, tan libre de escrúpulos en esto como en todo, no se desdeñó de componer muchos versos. El nombre de segrier, que más comúnmente se decía segrél, no se encuentra, que yo sepa, en textos castellanos, pero sí en los cancioneros gallegos; por ejemplo, en el número 1.021 del Cancionero vaticano:

Como segrel que diga mui bem vez En cançoes, e cobras, e sirventés.

En un ordenamiento de la casa de Alfonso III de Portugal (que entró à reinar en 1245) se cita al segrél como un juglar distinguido «que venía à caballo de »otras tierras» y à quien el rey podía dar hasta cien maravedis (1). Todo indica que hubo cierta vaguedad en el empleo de estos nombres, los cuales, siendo por otra parte peculiares de la poesía lírica, no deben detenernos ahora.

Veamos ahora al juglar en acción, y procuremos formarnos idea del efecto que producía en la muchedumbre. Una sola descripción de este género recordamos en nuestra literatura, pero tan viva y llena de color, que vale por otras muchas. El ignorado poeta de clerezía que castellanizó el Libro de Apolonio, pinta de este modo la salida al mercado de la honesta juglaresa Tarsiana:

Luego el otro día de buena madurguada Leuanióse la duenya ricamente adobada, Priso huna viola buena e bien temprada, E sallió al mercado violar por soldada. Començó hunos viesos e hunos sones tales, Que trayon grant dulçor, et eran naturales, Finchiense de omes apriesa los portales, Non les cabie en las plaças, subiense á los poyales.

(1) El Rey aia tres joyrares en sa casa e nom mais, e o joyrat que veher de cavalo d'outra terra on «segrel» delha El Rei ataa cem (maravedis?). (Regimento da casa real... en los Monumenta Portugalliae historica. Leges, I, 199.)

Quando con su viola houo bien solazado, A sabor de los pueb los houo asaz cantado, Tornóles a rezar hum romance bien rimado De la su razón misma por ho avia pasado. Fizo bien a los pueblos su razón entender, Mas valle de cient marques esse día el loguer.

(Coplas 426-429.)

La tradición de los juglares no se interrumpe en el siglo XIV. El Poema de Alfonso XI los presenta asistiendo à la coronación del Rey en Burgos, y hace una curiosa enumeración de los instrumentos que tocaban:

> Estas palabras desian Donsellas en ssus cantares. Los estrumentos tannían Por las Huelgas los jograres. El laud yban tanniendo. Estormento falaguero, La vihuela tanniendo, El rrabé con el salterio (sic), La quitarra sserranista. Estromento con rrason, La exabeba morisca. Alla en medio canon. La gayta, que es setil. Con que todos plaser han, Otros estromentos mil, La farpa de don Tristan, (1) Que da los puntos dobiados. Con que falaga el locano. Todos los enamorados En el tiempo del verano, Allí cuando vienen las flores E los árboles dan fruto: Los leales amadores Este tiempo precian mucho. Assi como el mes de Mayo. Quando rrysennor canta, Responde el papagayo De la muy femosa planta, La calandra de otra parte Del muy fermoso rrosal, El tordo que departe El amor que mucho val...

(Coplas 406-413.)

Nótese esta reminiscencia del ciclo bretón.

El nombre del Arcipreste de Hita evoca las más risueñas imágenes de alegría poética, y algo epicúrea, á las cuales va naturalmente unido el recuerdo de los juglares. Juglares había en la mesa de D. Carnal; juglares en el triunfo con que D. Amor entró en Toledo:

Estaua don Carnal rica mente assentado, A messa mucho farta en un rico estrado, Delante sus juglares como ome onrrado; Dessas muchas vyandas era byen abastado.

(Copla 1.095.)

Tronpas e añafiles ssalen con atanbales, Non fueron tyenpo ha plasenterías tales, Tan grandes alegrías nin atan comunales, De juglares van llenas cuestas é criules.

(Copla 1.234.)

Aquél parece haber sido el tiempo del esplendor de la juglaria, y también el de sus mayores desmanes. La parte musical se había enriquecido y reforzado extraordinariamente, según lo comprueba el catálogo de instrumentos que trae el Arcipreste, donde se mezclan los de procedencia oriental con los latinos, franceses é italianos:

Ally sale gritando la guitarra morisca, De las boses aguda, de los puntos arisca, El corpudo tand que tyene punto á la trisca, La guitarra latyna con esos se apriscu: El rrabé gritador, con la su alta nota, Cabél el *orabyn* taniendo la su rrota, El salterio con ellos más alto que la mota, La vyuela de pendola con aquestos y ssota: Medio caño e harpa con el rrabé morisco, Entrellos alegrança el galipe francisco, La flauta dis con ellos, más alta que vn risco, Con ella el tanborcte, syn él non vale un prisco: La viucia de arco ffus dulços de vayladas, Adormiendo a veses, muv alto a las vegadas, Boses dulses, sabrosas, claras e bien pyntadas, A las gentes alegra, todas las tyen pagadas; Dulce caño entero sal con el panderete,

Con sonajas de asofar fasen dulço sonete, Los órganos y disen chançones e moteto, La hadedava aluardana entrellos se entremete. Dulgema e axabeba, el fynchado albogon, Ginfonia e baldosa en esta fiesta sson, El françes odregilo con estos se conpon, La neciacha mandurio ally fase su son.

· (Coplas 1 228-1233) (1),

Juntamente con esta variedad y riqueza de instrumentación había crecido y se había diversificado en gran manera la clase poetica de los juglares, recibiendo diversos nombres según el género de canciones de que eran intérpretes, é incorporándose en ella gentes de casta y condición muy diversas. La juglaría era el modo de mendicidad más alegre y socorrido, y á ella se refugiaban lo mismo infelices lisiados que truhanes y chocarreros, estudiantes noctámbulos, clérigos vagabundos y tabernarios (de los llamados en otras parces goliardos) (2), gran número de mujeres, especialmente

- (1) Sigo la numeración y el texto de la excelente edición crítica (acaso definitiva), que del Libro de Buen Amor del Arcipreste ha dado el joven hispanista Juan Ducamin (Tolosa de Francia, 1901).
- (2) La existencia de tales clérigos venía de muy antiguo. El Concilio de Agde (506) preceptúa en el canon 70: «clericum »scurrilem et verbis turpibus joculatorem ab officio retrahen-»dum». Podrían citarse muchos textos análogos, pero por ser español y por remontarse al siglo VII, no quiero emitir uno curiosisimo de San Valerio (España Sayrada, XVI, pag. 397), en que se describen los torpes ejercicios histriónicos y juglarescos de un indigno presbitero llamado Justo, grande enemigo y perseguidor del santo Abad del Vierzo: «Sie denique in amentia verssus, injustae susceptionis ordinem oblitus, vulgari ritu in »obscena theatricae luxuriae vortigine rotabatur; dum circum-»ductis hue illucque brachiis, alio in loco lascivos conglebans spedes, vestigiis ludibricantibus circuens tripudio compositis, »et tremulis gressibus subsiliens, nefaria cantilena mortiferae »ballimaciae dira carmina canens, diabolicae pestis exercebat vluvuriam».

El nombre de Goliardo parece haber sido desconocido en Cas-

judias y moras, que solian juntar el ejercicio de la música y de danza con otros menos honestos; y en general todos los desheredados de la naturaleza y de la fortuna que poseían alguna aptitud artística, y que gustaban de la vida al aire libre, ó tenían que conformarse con ella por dura necesidad. No encontrames mencionados á los ciegos como cantores antes del Arcipreste de Hita, del cual todavía nos quedan dos cantigas que para ellos compuso en metro y estilo muy popular; pero es verosimil que entre nuestros primitivos rapsodas épicos, más de uno habría que por la privación de la vista recordase al más grande de los aedos clásicos. Semejantes á las canciones entonadas por los ciegos en demanda de limosna, eran las que servian á los escolares pobres para su postulación, si hemos de juzgar por otras dos que el mismo Arcipres-

tilla, pero no en Cataluña. Arnaldo de Vilanova le usa en el Razonamiento que hizo en Aviñón ante el Papa y Cardenales en 1309 (ms. del Archivo de la Corona de Aragón, publicado en mis Heterodoxos Españoles, I, 754): «La terça es oyr misses los equels oyen usurers, baratadors e altres fornicadors, yoliarts, nomicides, traydors e totes maneres de falsaris».

El Concilio 8.º de Tarragona, 1317, designa à estos clérigos juglares con el extraño nombre de bastaxi: «Moneantur (clerici) aquod nec tafurarias exerceant bastaxi sive jucylars, mimi».

Parece evidente que en estos textos se trata de los «clerici »ribaldi, maxime qui vulyo dicuntur de familia Goliaen, estigmatizados ya por la Iglesia desde el siglo x, y definitivamente por Bonifacio VIII en el Sexto de las Decretales (lib. III, tit. I, capitulo I): «elerici qui, clericalis ordinis dignitati non modicum »detralentes, se joculatores seu goliardos faciunt... carent omni »privilegio elericali». Pero no hay prueba alguna de que existiera en la Península una poesia satirica análoga à la de los versos latinos atribuídos à Gualtero Map. Sólo el Arcipreste de Ilita, aunque poeta en lengua vulgar, tiene remota analogía con esta escuela, más erudita que popular. Los versos del Clericus Adam sobre el dinero y las mujeres, hallados en un ms. de Toledo del siglo XIII, son enteramente inofensivos, y ni siquiera puede probarse su origen español.

Tomo XI.

te compuso y en su libro misceláneo conservó. También hay allí alguna muestra de trova cazurra. Pero se han perdido otras muchas que declara haber compuesto para varios fines, marcando al mismo tiempo, aunque no con suficiente claridad, á lo menos para nosotros, los instrumentos que convenían á cada género de canciones (1):

Después fis muchas cantigas de dança e troteras, Para judias e moras e para entenderas, Para en instrumentos de comunales maneras: El cantar que non sabes, oylo a cantaderas. Cantares fis algunos de los que disen los ciegos E para escolares que andan nocherniegos E para muchos otros por puertas andartegos, Cacurros e de bulrras non cabrían en dyes priegos. Para los instrumentos estar bien acordados, A cantigas algunas son más apropiados; De los que he prouado aquí son señalados En quales quier instrumentos vienen más assonados. Arauigo non quiere la viuela de arco, Cinionia, guitarra non son de aqueste marco. Citola, odrecillo non amar caguyt hallaco, Mas aman la tauerna e sotar con bellaco. Albogues e mandurria caramillo e campoña Non se pagan de arauigo quanto dellos Boloña...

(Coplas 1.513-1.517.)

Obsérvese la importancia que había cobrado el oficio de las juglaresas, rara vez mencionadas hasta fines del siglo XIII, pues no recuerdo más citas que las del Apolonio y una ley de Partida (2). En el libro del Ar-

(1) Aqui debemos mencionar un reciento y curioso descubrimiento. El Sr. Ducamin, à quien debemos la edición critica del Arcipreste de Hita, ha encontrado en uno de los códices (el llamado de Gayoso) el primer verso de una canción popular, à cuya tonada compuso el Arcipreste los Gozos de Santa Maria:

Quando los lobos preso lo an-a don Juan en el campo.

¿Seria canción de gesta, como parece por el metro?

(2) De Cataluña hay una muy importante de D. Jaime el Conquistador. En el cap. X de las Constitutiones pacis et treugae

cipreste, por el contrario, se habla de ellas con frecuencia, y se las aplican diversos nombres. Llamábanse troteras y danzaderas, cantaderas y entenderas (leido antes de ahora entendederas), nombres de fácil interpretación, excepto el último, que parece que alude á adivinaciones, ensalmos y otras artes vedadas que solían emplearse en las tercerias amorosas. Cuando Trotaconventos, la mensajera del Arcipreste, quiere sacar de su seso á una honesta dueña,

Encantóla de guisa que la envellenó, Dióle aquestas cantigas, la rinta le ciñó; En dándole la sortija, del ojo la guiño...

El nombre de cantadera es casi siempre genérico, como en estos versos:

Desque la cantadera disc el cantar primero, Siempre los pies le bullen, et mai para el pandero : Texedor et cantadera nunca tienen los pies quedos; En telar et en dauzar siempre bullen los dedos;

que dió en Tarragona en 1231, prohibe tanto à las juglaresas como à los juglares sentarse à la mesa de ningún cabaliero ó dama, y à las damas besar à las juglaresas ni dormir donde estén ellas: «Item statuimus qued nullus joculator nec jocula\*\*trix nec soldataria, sedeant ad mensam militis nec dominao 
\*\*nalicujus... nec comedant nec jaceant cum aliqua dominarum 
\*\*in uno loco vel in una domo, nec osculentur aliquem eorun\*\*wdom\*\*, (Marca Hispanica, 1,429.)

De soldalaria vino la palabra soldadera, que se encuentra usada en una satira política sobre la batalla de Olmedo, atribuida à Juan de Mena:

Panadera, soldadera Que vendes pan de barato...

No sabemos à punto fijo qué casta de pajaros serian los llamados milites salvatges que están asimilados à los juglares y à las juglaresas en el cap. 7.º de las mismas Constituciones, prohibiendo darles dinero: «Item statuimus quod nos nec aliquis nalius homo nec domina demus aliquid alicui joculatori vel foculatrici sive soldatariae sive militi salvatge; sed nos vel alius nobilis possit eligere et haboro ac ducere secum unum joculatorom et dare sibi quod voluerit».

pero alguna vez parece que lleva sentido supersticioso, como atribuyéndose á las tales juglaresas la potestad de curar con ensalmos el mal de amores:

Doña Endrina me mata, et non sus compañeras; Elia sanar me puede, et non las cantaderas.

No eran, pues, inofensivas las artes que estas mujeres solian ejercer, ni podia esperarse otra cosa de
oficio tan abatido y vida tan andariega. Ni es maravilla que un austero moralista de la época, el autor
del Espéculo de legos, diga de ellas que «cantan á ma»nera de la serena, la qual por dulçedumbre de cantar
»falaga á los marineros et después mátalos, por la
»vista, á manera de baselisco... Los cantares (añade),
»roban á las doncellas... mas estos robos vienen mu»chas vegadas por negligencia de los padres» (1).

Pero la verdad es que juglares y juglaresas, omes de atambor, saltadores y tromperos, continuaban en gran predicamento, no sólo en las plazas y en las tabernas, sino en la cámara real, donde recibian sueldo y acostamiento, y solía obsequiárseles con lienzos de Santomer, paño tinto, blanqueta, escanfort y otras telas de precio, para que se hicieran sayos y capirotes, pellotes y tabardos. Así lo declaran las cuentas del palacio del Rey Don Sancho IV (1294), donde constan (2) los nombres de muchos juglares, algunos de ellos judios y moros, otros al parecer catalanes y provenzales. Yuzaf, Calé, Abdalla, Xatini, Hamet, Mahomet el del añafil, Rexis el de la axabeba, un judio y su mujer que tocaban la rota alternan con Arnaldo, Johanet y Bernalt Catalán, con otros que parecen castellanos como Bernaldón, Alvaro, Johan Martinez, Calderón, Arias Paez y Johan Mateo el que adoba los atambores, y con varias juglaresas para cuyo servicio se destina un asno. En

<sup>(1)</sup> Apud Amador de los Ríos. IV, 529,

<sup>(2)</sup> Amador, IV. 542.

las coronaciones de los reyes, cuyo ceremonial data del tiempo de San Fernando, se hace mención á veces de doncellas que «sabien cantar et cantavan una cantiga »et fazian sus trebejos»; pero dado el carácter solemnisimo de la ceremonia, es imposible que se trate de cantaderas y danzaderas de oficio, sino de doncellas honestas y principales. Los juglares y ministriles es cierto que intervenían en las coronaciones, pero meramente como músicos ó recitantes de palabras ajenas, y era práctica constante darles ricas vestiduras de paños de oro. Tales costumbres florecieron todavía con mayor esplendidez en la corte de Aragón que en la de Castilla, como lo prueba, para citar un ejemplo clásico y famoso, el relato que Muntaner hace de la coronación de Alfonso IV en Zaragoza (1328) y de las diversas composiciones que el infante D. Pedro hizo recitar por los juglares En Romasset, En Comi y En Novellet. Pero de las copiosas noticias relativas á juglares catalanes prescindimos aqui, tanto por ser punto magistralmente tratado (1), como por el carácter exclusivamente lírico y didáctico que la poesía de la Edad Media tuvo en Cataluña, donde hasta el nombre de cantar de gesta parece haber sido desconocido, puesto que D. Pedro IV el Ceremonioso, traduciendo en sus Ordenaciones de la casa real una ley de las Partidas en que se habla de ellos, los llama cantars de juntes (2).

Vid. Obras completas del Dr. D. Manuel Milá y Fontanals, temo 6.º, 171-181.

<sup>(2)</sup> A lo menos, así está impreso en el tomo 6.º de los Documentos del Archivo de la Corona de Arcgón, y así lo cita Milá.

Las costumbres relativas à los juglares, lo mismo que las demás etiquetas de la casa de Aragón, habian sido reducidas antes à cuerpo legislativo en Mallorca per virtud de las famosas Leges Palatinae de D. Jaime, segundo de este nombre entre los reyes de aquella isla (Vid. Acta sanctorum Junii, d. IV). Los juglares de que alli se habla son puramente músicos. Se manda que asistan cinco á la mesa del rey: dos de ellos tenian que ser trompeteros (tubicinatores) y uno tocador de atabal (tabele-

En Castilla, más apegada á la tradición, las narraciones poéticas de asunto nacional formaban todavía parte del repertorio de los juglares y de los ciegos en la segunda mitad del siglo xv, según inferimos de los versos de un ingenio semi-popular de entonces, el famoso ropero de Córdoba Antón de Montoro, motejando á su émulo Juan Poeta de recitador ó «sermonario de obras ajenas».

De arto de ciego juglar Que canta viejas fazañas, Que con un solo cantar Cala todas las Españas.

Pero es evidente que lo lírico iba sobreponiéndose à lo épico, y que muy pronto acabaría por ahogarlo. Los últimos juglares recibían sus composiciones de manos de los trovadores de corte, y éstos no podían transmitir una inspiración que no sentían. Los poetas del Cancionero de Baena aparecen más de una vez en comercio íntimo con los juglares, pero ganaban poco en esta relación los unos y los otros. El trovador se avillanaba y el juglar se volvía pedante. Alfonso Alvarez de Villasandino había escrito versos para los juglares:

Schor Ferrand Peres, en Villasandino Non se criaron grandes escolares, Magüer per ventura para los juglares Yo lise estribotes, trobando ladino.

(N. 546, del C. de B.)

El tipo extremo de la degradación del trovador en su contacto con las clases juglarescas nos le ofreco Garci l'errández de Jerena, que llegó á renegar de la fe y se casó con una juglaresa mora, pensando que

rius). Sus figuras é instrumentos se encuentran representados en una de las miniaturas del suntuoso códico del siglo XIV, que sirvió al padre Papebrochio para la edición de dichas Leges.

tenía gran tesoro, «pero después falló que non tenía »nada», según dicen las rúbricas del mismo Cancionero. Los poetas de infima clase y humilde origen, aunque á veces de singular ingenio como el Ropero, que se ejercitaban con preferencia en la poesía satirica y de burlas, tenían mucho de los juglares en sus costumbres sueltas y desvergonzadas, pero no eran ya cantores populares, sino parásitos de las mesas de los grandes, cuyo favor se disputaban con recíprocas dentelladas. A fines de aquella centuria, hasta el nombre de juglar se pierde, ó queda sólo en significación deshonrosa.

Tornemos à los juglares épicos, unicos que ahora nos interesan. Por sus labios pasó sucesivamente la poesía heroica de los siglos XII y XIII, la ya degenerada del XIV, y la fragmentaria del XV: tres momentos y formas que conviene distinguir, y que muchas veces han sido involucrados, con manifiesta y lamenta-

ble confusión en la historia del género.

Ante todo la severidad del método exige abandonar do una vez y para siempre, como ya lo han hecho todos los que tienen voto en estas materias, la anticuada hipótesis de las cantilenas épicas ó cantos breves que sirviesen como de núcleo á los poemas largos. Aun respecto de la epopeya francesa, en que podían alegar mejores razones los partidarios de tal sistema, nadie admite ya que las grandes canciones de gesta se formasen por yuxtaposición ó unión de cantos épico·líricos. La cuestión de los origenes germánicos y latinos de dicha epopeya es cosa muy distinta. Aqui se trata sólo de la unidad orgánica de los poemas, algunos de los cuales se remontan al siglo XI, y esta unidad no puede negarse, sea cualquiera la influencia que en ellos haya podido ejercer una poesía precedente. En cuanto à Castilla, ni esta duda nos queda, no porque sea metafisicamente imposible la existencia de un género lírico-épico anterior á los cantares de gesta, sino porque no tenemos la más leve noticia ni el menor

rastro de semejante poesía. Nada hay más antiguo en lengua castellana que un extenso poema narrativo, que no sólo muestra unidad de estilo y de autor, sino hábil y meditada composición en las tres partes de que al presente consta. Otro poema se ha salvado perteneciente à la extrema decadencia del género; pero con estar embutido en una compilación informe, y revuelto con elementos heterogéneos, todavía es patente la unidad de la leyenda de las mocedades de Rodrigo, tal como fué transcrita en la Crónica Rimada. El mismo sello tienen las prosificaciones (1) de la Crónica General y de sus derivadas, en lo tocante á Bernardo del Carpio, á Fernán González, á los infantes de Lara, al Maynete. A veces los compiladores fluctuan entre varias versiones, pero todas de la misma especie: hasta los rastros de la versificación asonantada sirven para probar que tenian á la vista cantares muy largos y naturalmente indivisos. Y esto en la epopeya primitiva lo mismo que en la degenerada, à la cual pertenecen el Rodrigo y un fragmento de Los Infantes de Lara. Por otra parte, nada más ajeno de la manera rápida y ardiente de la poesía lírica, que la marcha lenta, pausada y como perezosa de estas largas composiciones narrativas, casi históricas por su indole, por la ausencia de elementos fantásticos, por la plena y franca objetividad, y por la riqueza no buscada de pormenores característicos. Es evidente que la epopeya castellana, como la francesa, nunca tuvo más forma que la de narración directa en un metro adecuado á ella por su misma extensión y holgura. Narración larga y metro largo también es lo que nos ofrece la poesia épica en todas partes. El ritmo está subordinado al interés de la narración, y es el más sencillo, el más vago, el más próximo al sermon vulgar.

<sup>(1)</sup> Empleo sin escrúpulo esta palabra, que no está en el Diccionario, ni es de uso corriente, pero que me parece de todo punto necesaria para indicar este concepto técnico.

Esta poesía, en su más remoto origen, pudo y debió ser compuesta por cualquier hombre de viva imaginación, fácil palabra é instinto musical que hubiese sido testigo de un hecho grande ó que por tradición oral lo supiera. La propensión narrativa es común á todo el género humano, y lo es también el placer que las narraciones causan y la facilidad con que se retiene lo substancial de ellas, al paso que se alteran los pormenores, según la memoria y entendimiento de cada uno de los que repiten la historia: de donde nace la variante, que es el principio de evolución interna en toda poesia tradicional. Apenas hay dos personas que repitan exactamente una misma canción, sobre todo si la canción es larga. Pero contra el proceso de la variante, que en la poesía oral puramente subjetiva ó de contenido novelesco llega á la descomposición y al atomismo, hay en la épica, no sólo el freno de la escritura, que rara vez ha dejado de aplicarse más ó menos tardiamente à las vastas composiciones épico-históricas, recomendadas á la veneración de los pueblos por su objeto mismo, sino el freno del metro más ó menos regular, de la rima perfecta ó imperfecta, en que el narrador busca instintivamente apoyo y refuerzo, y en que también le encuentra la memoria de sus oyentes, ayudada por la monótona repetición de fáciles cadencias. De este modo subsiste el cuadro épico, aunque alguna vez se dilaten sus términos por anexión de nuevos cantos relativos al mismo héroe, y otras veces se estrechen, por haber cobrado cierto género de autonomía los que antes eran meros episodios.

De todo ello hay abundantes y variados ejemplos en la riquisima literatura épica de la Francia del Norte, y los habria también en la de Castilla si el hado adverso no se hubiese encarnizado tanto con sus primitivos monumentos, de cuya pérdida casi total dudo que haya sido compensación suficiente, aunque en el puro concepto de arte, y también en el de nacionalidad, lo parezca, el haberse prolongado aquí la vida

épica cuando en todas las literaturas se extinguía, y el haber gozado nosotros en los romances primero, y después en el teatro histórico, una puesta de sol tan espléndida como no la ha alcanzado ningún pueblo en su carrera triunfal.

La causa principal y más obvia de la pérdida de casi todos nuestros cantares de gesta fué que la mayor parte de ellos no llegaron à escribirse. Por tenaz que fuese la memoria de los juglares, no podía conservarlos mucho tiempo en su estado primitivo, y era forzoso que se olvidasen cuando ya habian dejado de cantarse y cuando la moda los había sustituido con otros nuevos. A la feliz casualidad de haber sido copiado en el siglo XIV debemos la conservación del Poema del Cid. que indisputablemente es del XII. Ni hemos de maravillarnos de que una narración de menos de cuatro mil versos resistiese tanto, cuando vemos que por transmisión oral se conservaron las epopeyas homéricas; y sin ir tan lejos, el tipo del gran poeta épico que no sabia leer ni escribir se encuentra en plena Edad Media en el grande y excelso cantor alemán Wolfram de Eschenbach. Pero es claro que si el Parcival, que consta de veinticuatro mil versos, no hubiera sido escrito muy pronto, aunque no lo fuese por su autor, careceriamos hoy de aquella joya de inspiración mística y caballeresca, porque la memoria humana, aunque sea capaz de prodigios en las edades primitivas y semibárbas, tiene límites que le es imposible traspasar, y además unos cantos entierran á otros, y en materia épica no suelen ser los mejores los más recientes.

El uso que de los cantares de gesta se hizo como documentos históricos en nuestras Crónicas generales de los siglos XIII y XIV, fué beneficioso en cuanto salvó su contenido y algunos fragmentos; pero indirectamente vino á ser otra causa de ruina para la literatura poética, porque refundida é incorporada en la histórica, se dió mucha más importancia á ésta que á aquélla,

y al paso que las crónicas seguian copiándose y rehaciéndose de mil modos, y formaban parte de todas las bibliotecas señoriales y menásticas, los códices, pocos ó muchos, que existieran de los poemas, caían en desuso y abandono, y nadie se cuidaba de consignar por escrito las narraciones poéticas que todavia no lo estuviesen (y serian las más sin duda alguna), dándose por satisfechos con el extracto en prosa. Todo el lujo de la caligrafía y de la ornamentación se reservaba para las colecciones de versos liricos llamadas Cancioneros, y de este género si que hubo abundancia en los siglos XIV y XV, preciosa para el arqueólogo, y estéril muchas veces para el desinteresado amador de la poesía, que sólo por excepción la encuentra en tales libros.

Este mismo aprecio y favor cortesano que logró la escuela de los trovadores así en Galicia y Portugal como en Castilla, perjudicó á la poesía narrativa, y no sólo á la popular y juglaresca, sino á la erudita. Los mismos mesteres de clerczía se copiaron poco, no parece que fuesen muy leidos, y el mayor poeta de la Edad Media, el genial y regocijado Arcipreste de Hita, no sabemos que tuviera ni entre sus coetáneos, ni en la generación siguiente, la fama y el prestigio que alcanzaron luego tantos versificadores adocenados ó pedantescos en la corte literaria de los Trastamaras.

Pero aunque todas estas causas contribuyeran à la desaparición de los cantares de gesta, no por eso hemos de creer que en ningún tiempo fuese grande su número. Por razones históricas, que varias veces ha apuntado sagazmente la crítica, y de las cuales hemos do bacernos cargo más adelante, nunca tuvo la epopeya castellana el prolífico desarrollo que la francesa. Su mismo carácter histórico y realista se oponía á ello. Los temas épicos eran pocos, las variantes no substanciales, y muy limitado el campo en que la imaginación podía explayarse. Ann los juglares de decadencia innovan timidamente y con mucha cautela. Así romances muy

tardios han podido pasar por eco genuino de los antiguos tiempos, y tomada en conjunto, no hay poesía que haya sido tan fiel á sus origenes. Nunca su fuerza serena y constante se disipó en los devaneos de la fantasia, pero tuvo los defectos de sus cualidades y se tornó muchas veces seca y rigida, no por ausencia de ideal, sino por concretarle demasiado. La historia fué su pauta, y hasta lo inventado se confundió con lo histórico.

Comparadas entre si las diversas crónicas que dan el resumen de los cantares, y comparados también los romances viejos que de las crónicas ó de los cantares proceden, se ven reaparecer siempre los mismos ciclos y tratados de muy semejante manera. Bernardo del Carpio y Fernán González, los Infantes de Lara y el Cid, son los héroes obligados, son casi los únicos de este carmen necessarium de nuestros padres. Cuando en algo se acrecienta el número de las leyendas, es porque pasan á ser cantadas algunas que primitivamente no lo eran, y que habían entrado en la historia por vía erudita como las relativas á D. Rodrigo y á la pérdida de España.

Al mismo tiempo que los temas de historia nacional, se cantaron los de la leyenda carolingia, tan enlazada con las nuestras, primero en poemas como el de Maynete, y luego en romances juglarescos muy espanolizados ya, y en otros más rápidos y animados que son como la quinta esencia y la impresión lírica de una canción de gesta.

Hasta aqui hemos considerado el fondo primitivo de lo que con impropiedad se llama Romancero castellano. Pero no todo su caudal procede de estas fuentes. Cuando el romance se emancipó definitivamente á fines del siglo XIV ó principios del XV; cuando de las antignas gestas en descomposición brotó un enjambre de espiritus alados y con ellos una nueva primavera poética, el pueblo castellano no había perdido aún la inspiración narrativa, aunque no la manifestase

ya en poemas de tanto aliento ni de tan universal interés como los antiguos. Fué cantada, pues, la realidad contemporánea, pero de un modo anecdótico y en romances sueltos. La nueva poesía tuvo sus preferencias como las había tenido la antigua, olvidó á los mejores reyes en obsequio de un tirano popular y siniestro, antepuso á los grandes triunfos las escaramuzas heroicas, y puede decirse que concentró sus fuerzas en dos ciclos, el del rey D. Pedro y el de los romances fronterizos, espléndida corona de nuestra musa popular, que en ellos se mostró á un tiempo espontánea y artística, enriquecida con todos los progresos de la poesía culta y libre de todos sus amaneramientos, clásica, en fin, si se la compara con la de los rudos é inexpertos cantores de otros tiempos.

Aunque no estimemos más de lo justo la lírica cortesana del tiempo de D. Juan II y de los Reyes Católicos, todavía hemos de reconocer que la habilidad técnica de estos poetas (superiores algunos de ellos á su obra) debió de influir en esta nueva y última fase de la poesia narrativa; y para mi no es dudoso que algunos de los mejores romances del siglo XV fueron compuestos, no por gente lega é iliterata, sino por trovadores famosos que en alguna hora feliz acertaron á olvidarse de sus viciosas prácticas de escuela, y confundiéndose entre el vulgo de los juglares anónimos, lograron en premio de su humildad el don de la belleza poética que hasta entonces les había sido negado. Este origen me parece visible, sobre todo, en los romances que tratan de asuntos de la Tabla Redonda (que nunca fué popular en España fuera de los cenáculos poéticos) y en algunos de los novelescos y caballerescos sueltos, que suelen ser lindisimos.

Esta sección, más que otra alguna del Romancero, ofrece semejanzas con la poesía tradicional de otros pueblos, y no hay duda que muchos de sus argumentos pertenecen al fondo común de la canción popular

del Mediodía de Europa, emparentada á su vez con la del Norte y con la de pueblos no europeos. Es, pues, más humana que privativamente española; pero aun asi tienen nuestras versiones el singular valor de haber sido recogidas mucho antes que las de ninguna otra lengua, y conservar, por consiguiente, un tipo más puro, menos sospechoso de aliño literario, y también menos enturbiado por la decadencia gradual del instinto poético en las muchedumbres. Están igualmente distantes del artificio y de la grosería, y éste es uno de sus mayores encantos.

Este género de romances, lo mismo que los fronterizos y los históricos sueltos, nunca han tenido otra forma que la de canciones breves y enteramente desligadas; y bien puede afirmarse que ninguno de ellos es anterior al siglo XV, no sólo en cuanto á su estado actual, sino en cuanto á su composición primitiva, Algunos han salido de novelas en prosa, otros de consejas ó tradiciones no cantadas: los hay de carácter profundamente lírico, y éstos pueden haber brotado de la fantasia individual. En otros se advierte la transformación de lo histórico en novelesco, borrando las circunstancias de lugar y tiempo, y dando más realce á la parte afectiva que á la heroica. No falta algún ejemplo de poético y misterioso simbolismo. Todos estos refinamientos, toda esta variedad de recursos y temas, juntamente con la aspiración á la poesía sentimental dentro del molde de la canción narrativa, anuncian ya un arte muy maduro, que sólo pudo florecer en las postrimerias de la Edad Media y en los albores de nuestro siglo de oro. Por el primor y la brillantez de la ejecución, estos romances del último tiempo son los más agradables, pero carecen del hondo espiritu nacional y de la grandeza sencilla y ruda de los antiguos. La novela fué siempre una degeneración de la epopeya.

Los romances novelescos, precisamente por ser los más modernos, son casi los únicos que en la tradición

oral se conservan, más ó menos estragados. No se puede decir que el pueblo haya olvidado enteramente les histórices, puesto que en Asturias, en el Algarbe, en la Isla de la Madera y en otras partes se han recogido algunos muy curiosos del rey D. Rodrigo, de Bernardo, de Fernán González, del Cid, del rey D. Pedro y de otros personajes y ciclos, pero aun estos se presentan anovelados, y cuesta algún trabajo reconocerlos, porque à veces ha desaparecido hasta el nombre del protagonista, alterándose además el contenido de la levenda. En cambio, la tradición oral conserva buen número de romances novelescos y caballerescos positivament eviejos (es decir, del siglo xv o primera mitad del XVI) que no se encuentran ni en el Cancionero de romances, ni en la Silva, ni en los pliegos sueltos góticos anteriores á 1550. Conserva también algunos romances religiosos, que no parecen muy antiguos y que á veces son transformación o imitación de otros profanos.

Es, pues, la tradición oral (viva aún en varias regiones de la Península, especialmente en Asturias, Portugal y Cataluña, y aun entre los judios españoles de Levante) un importante suplemento de la tradición escrita, pero no ha de exagerarse su valor ni su pureza. Harto hizo con resistir por tres centurias, no ya al desdén de los ingenios cultos, que la ignoraban más que la desdeñaban, sino el abandono del pueblo mismo, que la dejó casi entregada á las mujeres y á los niños, y buscó grosero pasto en los romances vulgares que difundian los ciegos, infelices sucesores de los juglares primitivos. De esta literatura de cordel, que malamente confunden algunos con la popular, y que fué su mayor enemiga por lo mismo que en parte nacía de ella y era su corrupción y su parodia, no nos incumbe tratar aquí, como tampoco de los romances eruditos del siglo XVI, que son meras versificaciones de crónicas; ni de los pulidos y elegantes romances artísticos del siglo XVII, en que probaron sus fuerzas nuestros mayores poetas, Lope de Vega, Góngora, Quevedo. En sus manos el romance no era ya un género, sino un metro, y hasta su técnica prosódica difiere de la del romance épico, que ahora selicita nuestra exclusiva consideración.

Hemos dicho que en su parte más antigua y venerable, en la canción histórica, que hace á nuestra poesia popular privilegiada entre todas, nuestros romances descienden de las antiguas gestas, ya por línea recta, ya por la linea transversal de las crónicas. Pero esa misma poesía de los cantares de gesta, ¿qué origen tuvo, qué vicisitudes atravesó? ¿Fué creación espontanea del pueblo castellano de la Reconquista, ó surgió como heredera de otra poesía que en España ó fuera de España hubiese existido con análogos caracteres? Cuestiones arduas son éstas, quizá insolubles todavia, y que imponen al crítico la mayor circunspección, antes de lanzarse á pronunciar un fallo que nuevos descubrimientos pueden invalidar mañana. Diré lealmente lo que pienso sobre cada una de las · hipótesis emitidas,

Con erudición ingeniosa, pero algo aventurera y temeraria, se han buscado antecedentes de nuestra poesía popular en las raras indicaciones que los antiguos consignan acerca de cantos y tradiciones de las primitivas razas de la Península. Que los Turdetanos tuviesen versos de seis mil años de antigüedad, según apunta Strabon; que los galaicos ululasen canciones bárbaras en su patria lengua, según el texto tan traído y llevado de Silio Itálico; que los lusitanos entrasen en las batallas haciendo resonar un pean ó himno guerrero, como testifica Diodoro de Sicilia; que en las exequias de Viriato entonaron un opinicio sus compañeros de armas, tejiendo cierta especie de danza funebre en torno de la altísima pira que consumía su cuerpo (preciosa narración que debemos á Apiano); que los cántabros clavados en la cruz desafiasen la saña de sus vencedores entonando todavía himnos de guerra (rasgo de heroismo sobrehumano que con asombro refiere el geógrafo del Ponto), son noticias ciertamente de gran valor, pero que sólo sirven para comprobar un hecho que aun sin ellas podia darse por supuesto, es decir, la existencia del canto heroico y-de la danza bélica entre los aborígenes de España, como en todas las razas y gentes bárbaras y primitivas. Pero no teniendo, como no tenemos, ninguna muestra de esos himnos recitados entre el golpear de los broqueles y el furor del combate,

ritu jam moris Iberi, Carmina pulsata fundentem barbara cetra.

(Silio Ital, X, 230.)

y habiendo desaparecido de la haz de la tierra, no ya los pueblos que los cantaron, sino las lenguas en que pudieron ser compuestos (salvo una sola que, como es sabido, carece de monumentos literarios), equién puede atreverse à conjeturar lo que fué esa poesía, ahogada por la conquista romana, y cuyos últimos vestigios hubieron de desaparecer con el Cristianismo, ó perseverar tan sólo en forma de obscuras supersticiones? A pesar de loables y bien encaminados esfuerzos. tanto más dignos de alabanza cuanto es menor la base de conocimiento positivo, todavia es un problema casi todo lo que atañe á la organización religiosa y social de las tribus iberas. ¡Cuánto más ha de serlo lo relativo á la lingüística y á la cultura poética! Ni podemos vencer la dificultad con aplicar à nuestras gentes lo que se cuenta de otras vecinas ó afines, entendiendo, por ejemplo, de los celtas españoles lo que solo cuadra a los galos é irlandeses, pues así como no puede probarse la existencia del druidismo en España, tampoco hay fundamento para admitir aqui la existencia de bardos ni de ningún otro género de colegio poético, del cual por derivación remota pudieran proceder los juglares

y cantores épicos de los tiempos medios (1). Contentémonos, pues, con saber que los progenitores de los españoles cantaban, y cantaban por lo general cosas heroicas, aunque tampoco careciesen de poesía didáctica y gnómica, pues hasta las leyes las tenían en verso. Si alguna reliquia de estos cantos proto-históricos puede rastrearse, estará acaso, no en las palabras ni en los sones que se han extinguido hace muchos siglos, sino en los acompasados movimientos de ciertas danzas de caracter muy arcaico, como la llamada prima en Asturias, que sirven hoy para acompañar á los romances y otros géneros populares, pero que pueden ser vestigio de costumbres mucho más antiguas, y á ello se inclinan los críticos más severos. Lo que tampoco puede negarse es que en la primitiva historia de España se disciernen ciertas ideas, afectos é impulsos, que andando el tiempo retoñan en la poesía heroica de los siglos medios, de la misma suerte que algunas instituciones y costumbres que parecian muertas ó aletargadas bajo el imperio de la ley romana y de la prematura y artificial civilización hispano visigótica, surgen de nuevo en la era de la Reconquista, y contribuyen á elaborar un Derecho popular y consuetudinario. Y puesto que sólo de canciones y gestas épicas tratamos ahora, no será aventurado suponer que es de origen ibérico, aun más que clásico, la superstición de los agüeros, uno de los pocos elementos maravillosos que en nuestra literatura épica pueden encontrarse. Ni irá fuera de camino quien busque en fuente tan remota los gérmenes de la organización

(1) De los bardos de las Galias se admite generalmente que eran poetas épicos, sobre la autoridad del texto, à la verdad no muy antiguo, de Anmiano Marcelino (XV, 9): «Et Bardi quidem fortia virorum industrium facta heroicis composita versibus cum dulcibus lyrae modulis cantitarunt», confirmado en cierto modo por el de Ateneo (VI, 12), que, con referencia à Posidonio de Apamea, dice que los bardos solam ir en los cjórcitos y cantar las glorias de sus señores.

armada de la clientela sustituída á la tribu ó á la gente, de los vínculos de hospitalidad, de la adhesión inquebrantable à la persona del jefe, y de otras cosas menos nobles, como la vindieta privada y el desafío jurídico. Episodios hay en la historia de la España ante-romana, por ejemplo, el duelo de Corbis y Orsua en Cartagena, delante de Scipión; ó los sangrientos funerales de Viriato; ó la desesperada resolución de los numantinos, que son épicos en sí mismos, y que si no fueron cantados, merecieron serlo (1). Pero si las narraciones de la Edad Media sugieren á veces el recuerdo de estas otras tan lejanas, no es por comunidad del tema ni por ningún género de filiación visible y exterior, sino por el misterioso vinculo de la sangre y del suelo, y quizá por cierta regresión al estado primitivo traida por las condiciones de la Reconquista.

La poesía latina popular y la poesía eclesiástica de los himnos sólo se enlazan con nuestro estudio en lo que concierne á los origenes del metro y de la rima, punto capitalisimo que hemos de examinar más adelante. Pero el carácter lírico de estos himnos, su inspiración religiosa y peculiar destino, su origen culto y sabio, impiden establecer ningún género de relación intima entre ellos y las gestas heroicas, que son poesía pura y francamente narrativa de hazañas guerreras,

(1) Es libro capital sobre estos origenes el de D. Joaquín Costa, Poesta popular española y Mitología y Literatura Celto-Hispanas (Madrid, 1881), que reune con grande estudio los textos clásicos concernientes á esta materia, y apunta muy sagaces conjeturas para su más recta interpretación. Todas son ingeniosas, aunque no todas parezona aceptables.

La leyenda turdetana de Gargoris y Abidis, conservada por Trogo Pompeyo (es decir, por su compendiador Justino, lib. 44, cap. IV) y la batalla naval de Theron, rey de la España Citerior contra los fenicios de Cádiz, recordada por Macrebio (Saturad, libro I, cap. XX), pueden ser reliquias de antiquísimos poemas ibéricos, que quizá llegaron à conocimiento de los griegos mediante las obras histórico-geográficas de Asclepiades Mirleano y Posidonio de Rodas.

nacida entre el fragor de los combates, y compuesta por gente lega y profana. La rica poesía del Himnaris latino-visigodo se asoció á todas las circunstancias de la vida pública: hubo himnos para la consagración del Rey y para el aniversario de su natalicio (In ordinatione Regis.—In natalitio Regis), y hubo alguno de caracter tan belicoso como el de profectione exercitus, pero todo ello dentro del cauce de la poesía litúrgica, con formas métricas de origen clásico, y sin más reminiscencias que las de los sagrados libros. En algún seutido, no obstante, puede calificarse de popular esta poesía, pues aunque escrita por los doctos se dirigia al pueblo, y el pueblo la entonaba juntamente con el cloro, viniendo á tener en ella la misma escasa intervención que tuvo en los Concilios y que solia expresarse con esta fórmula: «ab universo clero vel populo dictum est». Y no hay duda que un fervor heroico y patriótico, á la par que religioso, debía henchir el alma de los que repetían en coro estrofas como estas:

> Hostiles acies telaque bellica, Quae frustra minitat turba satellitum In necem populi tendere acrius, Eyerte, Deus, funditus.

Nostrorum gemitus aspice Principum, Vulgi funerea munera contuens; Ex justo iugulo deseca emulos, Tu, Regum pater omnium.

Defende populum vindice dextera,
Quem sacro pretio sanguinis emptus est:
Hac vero lavacri gurgite abluens,
Tot tibi sacras milites.
Victricem tribue, Christe, de hostibus
Palmam Christicolis coelitus regibus...
Nunc coepta peragant gressibus prosperis;
Cum pace redeant sedibus propriis,
Pactumque recinant hymnum in aetheris
Huiusce tibi vocibus (1).

(1) Publicado por Amador de los Ríos, Historia de la litera

No intervenía el pueblo en la elaboración de los himnos, pero si en su ejecución, formando el coro: «multitudo canentium... incerto numero... sine ullo discrimine», hecho por si solo de notable importancia y que puede afirmarse sobre el testimonio del Gran Doctor de las Españas (1). Tenía, además, el pueblo hispano-visigótico cierta casta de poesia vulgar profaua, pero de ella hay que decir, con San Eugenio de Teledo:

Cantica vulgus habet; nos tamen ipsa latent.

Si eran ya latentes esos cantos para un obispo del siglo VII, imaginese cuánto han de serlo para nosotros. No es aventurado suponer que entre ellos deban contarse aquellas lascivas cantilenas que solía entonar en los convites el degradado presbítero Justo, especie de juglar eclesiástico cuya semblanza nos ha trazado San Valerio (2). Y noticias, bien poco explicitas, consignadas ya por los Padres de la Iglesia visigoda, ya en las actas de los Concilios, nos dejan entrever la existencia de trenos ó elegías funerales, de epitalamios, y de canciones de saltación ó danza, cuyo torpe estrépito profanó más de una vez los templos, turbando la solemnidad de los divinos oficios (3). Pero todas estas

tura española, ilustraciones del tomo primero: Himnos de la Iglesia española durante el siglo VII.

- (1) San Isidoro, De Ecclesiasticis officiis, I. 3.
- (2) Per quam multarum domorum convivia voraci percurrente modulamine plerumque psallendi adeptus est celebritatis melodiam (Esp. Sag., XVI, 396).
- (B) A esto se refiere el canon XXIII del Concilio Toledano III: «Exterminanda est omnino irreligiosa consuetudo, quam vulgus per Sanctorum solemnitates agere consuevit ut populi, qui debent officia divina attendere, saltationibus et turpibus invigilent canticis, non solum sibi nocentes, sed et religiosorum officiis perstrepentes.

El canon XII del Concilio I de Braga, que prohibe cantar en la Iglesia otra poesia que la de los Saimos · Placuit (patribus) ut extra Psalmis... nihil poetice compositum in evelesia psallatur, puede indicar que análogas costumbres existian en el reino

y otras vagas indicaciones que por ajenas de mi asunto omito, se refieren únicamente á la poesia lírica, sin que haya el más leve indicio que permita conjeturar la existencia de cantos épicos.

Y, sin embargo, raya en lo inverosímil que siendo germánicos los origenes de la epopeya moderna, como hoy reconoce unánimemente la critica (1), y viéndose clara esta filiación en las gestas francesas, tan análogas á las nuestras, carezca de tales precedentes la epopeya castellana, y brote, como por ensalmo, en un período ya tardio de la Reconquista, como proles sine matre creata. No ha de admitirse de ligero que los visigodos fuesen excepción entre las demás poblaciones bárbaras (2). Rudimentos de epopeya tenían en sus

suevo de Galicia, pero quizá la prohibición se refiere más bien à los himnos heréticos compuestos por los Priscilianistas, que tanto abundaban en aquella región.

 Véaso especialmente el libro fundamental de P. Rajna, Le Origini dell' Epopea Francese (Florencia, Sansoni, 1884).

(2) Ya Argote de Molina, en su Discurso de la poesta castellana (1575), decia liabiando de los romancos: «La qual manera de cantar las historias públicas y memorias de los eiglos pasados, pudiera decir que la heredumos de los godos, de los quales fué costumbre, como escribe Ablario y Juni Upsalense, celebrar sus hazañas en cantares, si no entendiera que ésta fué costumbre de todas las gentes, y tales debian ser las rapsodias de los griegos, los arcytos de los indios, las zambras de los moros y los cantares de los etiopes, los quales hoy día vemos quo so juntan los dias de fiesta con sus atabalejos y vihuelas roneas á cantar las alabanzas de sus pasados».

Convirtiendo en positiva afirmación lo que Argote habia dado como timida conjetura, dijo Juan de la Cueva en su Ejemplar poético:

> Cantar en ellos fué costumbre usada de los godos los hechos gloriosos, y de ellos fué en nosotros trasladada... Con ellos se libraban de la muerte y le injuria del tiempo sus inzañas, y vivia el varón loable y fuerte. De ellos las heredaron las Españas casi en el mismo tiempo que cantaban sus refugios en todas las montañas.

antiguas tradiciones consignadas á título de historia por Jornandes. Es cierto que á España llegaron los godos muy romanizados, y que quizá las traiau ya olvidadas ó aquí acabarían de olvidarlas, sobre todo después de su conversión religiosa, seguida del predominio del pueblo vencido y de la rápida fusión de las dos razas, dentro del molde de la cultura latino-eclesiástica. Pero su misma historia en nuestra Peninsula, tan llena de trágicos sucesos, parece que debia ofrecer bajo la pluma de los cronistas algo de aquella animación y vida poética que se siente en los relatos de Gregorio de Tours y de Fredegario, à los cuales muchas veces parece que falta sólo el metro para ser rapsodias de una epopeya merovingia. Todo lo contrario sucede con nuestros escasos y brevisimos analistas de dicho tiempo: pocas cosas igualan en sequedad á los cronicones del Biclarense, de San Isidoro y de sus continuadores: los acaecimientos de más monta están contados á medias palabras, sin nada episódico, sin un detalle pintoresco: sólo la pomposa retórica de San Julián viene à interrumpir algo esta monotonia con su historia panegirica de Wamba, donde se trasluce la intención de presentar los hechos con cierta disposición artistica, dilatando y amplificando la narración con descripciones y arengas; pero estos procedimientos, imitados de la historia clásica, nada tienen que ver con la epopeya que buscamos. Y sin embargo, à la existencia de este libro, único de su género en la literatura hispano-visigótica, debió probablemente Wamba un rudimento de leyenda, que sólo el tiene entre los reyes godos anteriores à D. Rodrigo, y que sale un poco del severo cuadro oficial y hierático en que hoy contemplamos las figuras de aquellos monarcas. Esta leyenda fué muy tardía, y nada popular en su formación, aunque algo influyese en ella el prestigio tradicional que en los días subsiguientes á la pérdida de España debia de realzar todavia el nombre del valeroso soldado que intentó detener con mano fuerte la decadencia militar de su pueblo, y ahogó los gérmenes de insurrección en la Galia Narbonense, y desbarató la primera expedición de los árabes abrasando sus bajeles. Si al recuerdo de su espléndida victoria de Nimes y de las demás hazañas suyas, últimas de que la monarquia toledana pudo gloriarse, y que tanto contrastaban con los desastres posteriores, se añaden las singulares circunstancias de su elección, su resistencia à aceptar la corona, que fué preciso vencer con amenazas de muerte, y finalmente, el modo no menos peregrino con que descendió del solio por la traición de Ervigio, se verá que en la historia misma estaban dados los elementos de la leyenda, como generalmente sucede. Los autores de los cronicones asturianos conocieron y aprovecharon la historia escrita por San Julián. D. Lucas de Tuy la intercaló en su Chronicon Mundi, alterándola á su modo, con supresiones é interpolaciones que en gran parte desnaturalizan el texto genuino, pero sin rastro alguno de las fábulas posteriores. Los únicos permeneres de carácter maravilloso que tanto el Tudense como el arzobispo D. Rodrigo consignan, estaban ya en el libro de San Julián: aquel «vapor de humo á modo de columna» que se levanto sobre la cabeza del Rey en el momento en que era ungido, y la abeja que voló hacia arriba y fué tenida por feliz pronóstico de su destino. El gran documento apócrifo que D. Lucas trae y D. Rodrigo omite, la falsa división de obispados atribuída á Wamba en un supuesto Concilio, pertenece à otro género de ficciones interesadas, y fué fraguado en el siglo XII (quiza valiendose de fragmentos geográficos antiguos), por el obispo de Oviedo D. Pelayo, gran corruptor de los primitivos monumentos de nuestra historia.

Los redactores de la Crónica General, que alardeaban de seguir con predilección «las historias aprobadas que los sabios antiguos escribieron» copiaron á D. Rodrigo y á D. Lucas, sin omitir la famosa ithación de Wamba, pero sin dar el menor indicio de que en el siglo XIII existieran tradiciones poéticas acerca de este Rey. El primer autor en quien las he visto y seguramente el que las popularizó más, fué el arcipreste de Santibáñez Diego Rodríguez de Almela, capellán y cronista de los Reyes Católicos, en la agradable colección de anécdotas históricas que ordenó con el título de Valerio de las Historias Escolásticas y de España, à imitación de los dichos y hechos memorables de Valerio Máximo (1). Alli apareció, pues, la leyenda de Wamba, que bien muestra haber sido compaginada á retazos. La embajada de los Godos al Papa es idea tomada del preámbulo del apócrifo Fuero de Sobrarbe: la elección de Wamba, á quien encontraron arando con sus bueyes, recuerda la de Saul en el libro I de los Reyes, cuando andaba buscando las borricas de su padre; y finalmente, la vara florecida del electo es trasunto de la de Aarón y de la de San José. Todo indica el origen monacal y erudito de esta invención. No hubo ni podía haber romances viejos sobre este argumento. Pero en la Rosa gentil de Juan de Timoneda (1573) se halla uno que puede muy bien pertenecer al mismo recopilador, y que casi es una mera versificación del texto del Valerio:

En el tiempo de los Godos—que en Castilla rey no había...

(1) Valerio de las Historias de la Sagrada Escritura, y de los hechos de España. Recopilado por el arcipreste Diego Rodríguez de Almela... Nueva edición, ilustrada con varias notas y algunas memorias relativas á la vida y escritos del autor. Por D. Juan Antonio Moreno... Madrid, por D. Blas Román, 1793, pp. 101-104.

Esta edición es la última, y se titula octava. Las anteriores son: de Murcia, 1487, por el maestro Lope de la Roca, alemán; Medina del Campo, 1511, por el Maestro Nicoldo de Piamonte; Sevilla, 1527; Sevilla, 1542, por Dominico de Robertis; Madrid, 1563; Medina del Campo, 1584, y Salamanca, 1587. En estas cuatro últimas ediciones se atribuyó el libro, con error, ó de mala fe, al señor de Batres, Hernán Pérez de Guzmán, sin duda por ser autor más conocido y famoso que Almela.

Tendremos que citar más adelanto este libro para otras leyendas.

De intento nos hemos detenido (aun á riesgo de caer en digresión impertinente) en estas ficciones tan desvariadas y tardias, para evitar el peligro de que se las tome, como ya ha pasado, por eco legitimo de la musa popular: cautela que hemos de tener con otras mu-\ chas. Nuestra poesía épica nada supo de la España visigoda: puede decirse que hubo en este punto una total solución de continuidad. Ni la trágica historia de Ataulfo y Gala Placidia, asunto de modernas composiciones dramáticas, ni el estupendo combate de los campos catalaunicos, en que el rey Teodoredo compró con la vida la victoria sobre Atila (1), ni los triunfos del duque Claudio sobre los francos, ni lo que parece más singular, el alzamiento de los Católicos de la Bética contra Leovigildo y el martirio del rey de Sevilla, ni episodio alguno, en suma, de aquel fundamental período de los anales patrios, consta que hayan sido cantados jamás. De ellos puede decirse lo que Horacio de los héroes que vivieron antes de Agamenón: «Carent quia vate sacro». Las únicas levendas que la España visigoda nos ha transmitido son leyendas piadosas, como las que se contienen en las vidas de los Padres Emeritenses, ó la de la descensión de la Virgen à la basilica de Toledo para premiar el elocuente celo de San Ildefonso, ó las místicas y suaves visiones del ermitaño del Vierzo San Valerio. La España monástica y episcopal de aquellos tiempos nos es bien conocida en sus principales rasgos: la luz que irradiaban sus Concilios y sus escuelas es la única que

(1) Consta, sin embargo, en Jornandes (cap. 41), que cuando el cadáver de Teodoredo fué levantado por los suyos del campo de batalla de Chalons, se cantó un himno fúnciore: Cumque, diutius exploratum, ut viris fortibus mos est, inter densissima cadaver reperissent, cantibus honoratum, inímicis speciantibus absulerunt.) Pero no parece natural que estos cantos fuesen improvisados en aquel momento, y de todos modos debieron ser líricos más bien que épicos, reduciêndose á una lamentación fúnciose.

alumbra aquellas tinieblas: de la España gótica guerrera y semibárbara nada sabemos más que los hechos escuetos y desnudos: combates, asolamientos, fieras venganzas, catástrofes de reyes y de pueblos, cuyo sentido apenas se adivina, cuyas causas apenas se traslucen. La Iglesia asume no sólo la dirección moral y jurídica, sino la representación de aquel pueblo ante la historia.

Basta esta razón para explicar cómo los gérmenes épicos que existían entre la gente visigoda no menos que en los restantes pueblos de estirpe germánica, permanecieron latentes mieutras aquel pueblo fué dominado y avasallado por la superior cultura de los hispano-latinos, que subitamente y como por encanto le hizo subir á un grado de civilización no alcanzado por ninguna otra de las tribus invasoras que se repartieron los despojos del imperio romano. Pero cuando esta civilización, que algo tenía de artificial y sobrepuesta, pareció hundirse con la misma rapidez con que habia subido á la cumbre, hubieron de retonar los antiguos instintos individualistas y guerreros, y á la vez que renacía en las almas el furor bélico, tan amortiguado en las postrimerías del reino gótico, y se creaban nuevas condiciones de vida social adecuadas á la defensa común y á la recuperación del territorio perdido, brotó también el escondido manantial del canto heroico, ora yaciese en las almas de los antiguos iberos domeñados por Roma, ora en las de los conquistadores septentrionales, ora la tuviesen unos y otros.

Antojo erudito, ó más bien paradoja brillante é ingeniosa, ha sido el buscar las primeras manifestaciones de esta nueva inspiración en la prosa rimada del que podemos llamar el último de los cronicones visigodos, aunque escrito cuarenta y tres años después de la conquista arábiga: en el famoso cronicón muzárabe, dicho vulgarmente del Pacense, y que suelen designar los escritores modernos con los nombres de el

anónimo de Córdoba, el anónimo de Toledo y otros varios. El antor de este importantisimo y casi solitario documento histórico usó, no en tal ó cual pasaje de él, sino de un modo sistemático y que sólo prueba su mal gusto, una forma retórica muy grata á los escritores de decadencia y harto familiar á los padres de la Iglesia africana y de la española: la repetición de desinencias iguales ó parecidas en series más ó menos largas, resultando, con frecuencia, de este plan simétrico, versos de diferentes medidas. Pero como todo el Cronicón está escrito de este modo, según gráficamente puede verse en la edición del P. Tailhan (1), no hay que suponer empleo de textos poéticos en tal ó cual pasaje donde aparecen acumulados mayor número de consonantes o asonantes, y donde suprimiendo alguna palabra o introduciendo otra resultan lineas que pueden pasar per informes versos de romance, o más bien de cantar de gesta. Tal acontece con el episodio, muy novelesco en si mismo, de Munuza y Lampegia, la desgraciada hija del duque Eudón de Aquitania:

Expeditionem proclii agitans Abdirrama supra memoratus, Rebellem immisericorditer insequitur conturbatum, Nempe ubi in Cerritanensem oppidum Roperitur vallatus, Obsidione oppressus et aliquandiu infra muratus, Iudicio Dei, statim in fugam prosiliens cadit exauctoratus

Pero con todo el respeto debido à la memoria del insigne erudito que alegó este ejemplo, hay que reconocer que su argumentación es de las que en fuerza de probar demasiado no prueban nada, puesto que de admitirla habría que suponer que el Pacense había tomado de cantos populares hasta las fechas de su crónica, cosa que nadie admitirá de seguro. Si en este pasaje aparecen más seguidas las terminaciones en

(1) Anonyme de Cordouc. Chronique Rimée des derniers rois de Tolède et de la conquête de l'Espagne par les Arabes, éditée et annotée par le R. P. Tailhan, de la Compagnie de Jésus. Paris, Leroux, 1855. alus, es porque su grande abundancia convidaba la

pluma del historiador á multiplicarlas.

Por otros rumbos habria que buscar la poesía épica de los visigodos, si alguna vez se emprendiese esta investigación con rigor científico. Quiza en la primitiva poesía escandinava, quizá en la epopeya germánica y en la francesa, se encuentre un día, si no la clave del enigma, á lo menos algún rayo de luz que nos permita entrever lo que hoy por hoy no es más que una región nebulosa é incógnita. El punto de partida será siempre aquel famoso texto de Jornandes (que escribía en el siglo VI) aplicable por igual á visigodos y ostrogodos: «cantu maiorum facta modulationibus »citharisque canebant». Vestigios de esos cantos heroicos quedan en la narración del mismo historiador (y serían mayores sin duda en las *Historias Góticas* de Casiodoro, que Jornandes, según declara, no hizo más que extractar), el cual expresamente nos dice que en ellos se referian el origen de las dos familias reales, los Balthos y los Amalos, y las hazañas de los héroes indígenas Ethespamara, Hanala, Fridigerno, Vitiges y otros, comparables con los más célebres de la antigüedad clásica (1). Una de estas tradiciones, consignada por Jornandes, y que se refiere á la venganza que los dos bermanos de la descuartizada Syanibilda tomaron del rey godo Hermanrico, que la había mandado atar á dos potros salvajes, reaparece con todos sus caracteres épicos en un fragmento del Edda de Saemund (Handismal), que pudiera titularse «la venganza de Gudruna» (2).

<sup>(1)</sup> Tertia vero sedes supra mare Ponticum, iam humaniores, et ut superius diximus, prudentiores effecti, divisi per familias populi, Vesegoihae familiae Balthorum, Ostrogothae pracelaris Amalis serviebant... Ante quos modulationibus citharique canebant, Ethespanarae, Hanalae, Fridigerni, Widiculae, et aliorum, quorum in hac gente magna opinio est, quales vix heroas fuisse miranda iaetat antiquitus (Jornandes, De rebus Geticis, c. 5)

<sup>(2)</sup> Otra indicación muy notable sobre cantos históricos hay

No será aventurado suponer que esta vena épica de sus progenitores no se extinguió entre los visigodos de España tan completamente (1) como pudiera creerse por la sola inspección de la literatura eclesiástica, obra exclusivamente de hispano-romanos, á les cuales rara vez se añadió algún godo romanizado como Sisebuto y Bulgarano. Hay un héroe, por lo menos, de nuestra tierra ó de tierra muy vecina á ella y sujeta al cetro gótico, que ha dejado hondo rastro en la poesía septentrional, y que mereció la honra de ser cantado en un poema latino del siglo x, memorable por muchos conceptos, y cuyo origen germánico es indudable. Me refiero al llamado Walter de España ó Walter do Aquitania, que no sólo es héros del poema de su nombre, sino que figura en la Wilkina Saga, en el poema alemán Biterolf de España (Biterolf und Dietlieb), en

en el mismo Jornandes, à proposito de la transmigración de los godos à las orillas del Ponto Euxino, bajo el mando de Filimen:

\* Exindeque jam velut victores ad extremam Seguida partem, quae Pontico mari vicina est, properant, quemadinodum et in \* priscis corum carminibus pene historico ritu\* in commune recolitur\*.

Pio Rajna, en su admirable libro ya citado (págs. 21-87), enenentra manificato el carácter épico-legendario y el reflejo de los prisca camina en muchas narraciones de Jornandes, tales como la emigración desde la insula Scanzia al Continente, las guerras entre Godos y Gépidos, la historia de Fridigerno, la do Hermanrico.

Del episodio de Svanibilda se hizo ya cargo, siguiendo las buellas de Grimm (Deutsche Heldensage), Ozanam en la primera nota de sus Études Germaniques, y aunque ya no sea moda citar à este escritor, me place recordar aqui su nombre, porque fué en muchas cosas un precursor inteligente y simpàtico de más hondus investigaciones.

(1) A admitir la desaparición completa se inclina Rajna (página 536): «I Visigoti, perdettero l'epopea loro, senza generarvene una nuova: troppo civili di già, troppo atti a incivilirsi vie più, troppo romano il paese». A este olvido del elemento épico atribuye precisamente el precoz desarrollo de la poesia lírica en la antigua Occitania, y la poca importancia de la poesia narrativa en la literatura provenzal.

crónicas italianas y hasta polacas, y suena en los propios Niebelungen, donde se alude al hecho capital del poema latino: la fuga de Walter con Hilgunda (1). Nuestro Milá, que estudió sabiamente este poema, y puso en verso castellano sus principales trozos, resume en estas líneas la capital importancia que tiene en el obscuro proceso de los origenes épicos, y la relación, poco advertida hasta ahora, que le liga con nuestra peninsula. «Sea cual fuere el autor del poema latino, que por otra parte indicios positivos, si bien algo enmarañados, hacen creer que fué un monje de San Gall (2); sea cual fuere su intención particular al llamar al herce de Aquitania y no de España, como se ve que acostumbraban las tradiciones germánicas, no cabe duda en que se trataba de un guerrero perteneciente á la familia de les Germanos occidentales, es decir, de los Visigodes, que, como es sabido, empezaron por dominar en el Mediodía de las Galias, para extenderse luego y fijarse principalmente en España. Los Visigodos, como posteriormente los Vasco-merovingios, vivieron generalmente en lucha con los Francos que dominaban en el Centro y en el Norte de las Galias, y de aqui resultó acaso alguna confusión para el monje autor del poema latino... Walter es, pues, un representante poético de nuestros antiguos conquistadores en el ciclo de los Nibelungos; así como Teodorico y otros lo son de la nación ostrogoda, Gunther y Hagen de la borgoñona, y Siegfried, a lo que parece, de los Neerlandeses ó Franco-austrasios. El carácter relativamente suave y humano de nuestro héroe convenía, en efecto, á los Visigodos, que eran 10s más cultos entre todos los conquistadores».

Puedo leerse el Walthavius en el primer tomo de la colección de Du Méril, Poésics populaires latines antérieures au douzième sivele (Pavis, 1813), 313-377.

<sup>(2)</sup> Según Ebert (Literatura de la Edad Media, III, 287), es cosa averiguada que el autor del Waltharius fué un monje de San Gall llamado Ekkehart.

Mila, cuyo testimonio tiene aqui doble peso por ser tanta su circunspección crítica y el horror que le infundia toda novedad temeraria, no duda en calificar de nacional el poema de Waltharius, si no en su actual redacción, en su primitivo origen. «El fondo de la composición es, á no dudarlo, bárbaro y germano; el temple patriarcal de ciertas costumbres, la sencillez descriptiva, la rudeza de los diálogos, el calor en las refriegas, las relaciones entre los dos desposados (Walter é Hilgunda), tan distintas de la galanteria y del refinamiento caballeresco que dominaron algunos siglos más tarde, son distintivos de una primitiva poesía épica que no aciertan á simular las más ingeniosas literaturas, cuanto más un monje latinista del siglo x. Este puso de su parte el espíritu cristiano... al cual atribumos, si no el casto comedimiento del héroe (que bien puede concederse á las costumbres germanas), ciertos actos de humildad de Walter y la patética oración que pronuncia junto á los inanimados restos de sus enemigos; en esto vemos el germanismo corregido por el cristianismo. Propia es, además, del monje la forma clásica, exámetro latino, la imitación de Virgilio y la copia de muchos versos enteros del misme poeta» (1).

El Waltharius, tan exactamente apreciado por Milá es, en efecto, una composición deliciosa; y si se admitiera la hipótesis, nada improbable, de su origen hispano ú occitánico, habría que formar una alta idea de lo que pudo ser la epopeya de los visigodos, que á juzgar por esta única muestra, aparece tan superior en humanidad y cultura como sus leyes lo están respecto de las demás legislaciones bárbaras. Ni le falta carácter histórico, puesto que la terrible sombra de Atila llena el fondo del cuadro como en Los Niebelungen, con los cuales nuestro poema tiene evidente parentesco

Obras completas del Dr. D. Manuel Milá y Fontanals, Tomo 4. págs. 265-287.

hasta por la intervención de algunos héroes comunes como Gunther y Hágen, pero de los cuales difiere profundamente por un carácter de suavidad y delicadeza

extraño a la barbarie germánica.

Si es incierto y vago todo lo que se refiere à la parte de nuestros visigodos en la elaboración de la epopeya, germánica, todavia es menos asequible á la investigación actual el enlace que esta remotisima poesía pudo 🚬 tener con la nuestra. Pero tal enlace no es inverosimil, sino todo lo contrario; al paso que debe rechazarse de plano, y ya todo el mundo rechaza, la hipótesis de la influencia arábiga, que anduvo en otros tiempos muy acreditada y que no es el menor de los errores que divulgó el libro de D. José Antonio Conde. Antojósele á aquel orientalista, de más doctrina que conciencia, traducir en versos de romance (bastante buenos algunos) las poesías arabigas que va intercalando en su Historia (1820), y prevalido de la general ignorancia que entonces reinaba en estas materias, afirmó sin ambajes en el prólogo que «este género de versificación era el más usado de la métrica árabe, de donde procede sin duda». No fué Conde, sin embargo, el inventor de esta peregrina teoria: donde se encuentra indicada por primera vez (según creo), más de un siglo antes de él, es en el Traité de l'origine des <math>Romans (1697) del famoso obispo de Avranches, Pedro Daniel Huet, el cual dice lo siguiente: « España, que recibió el yugo de los árabes, recibió también sus costumbres y tomó de ellos el uso de cantar versos de amor y de celebrar las acciones de los grandes hombres, á la manera de los Bardos entre los Galos. A estos cantos llamaban romances». Pero es cierto que esta especie, aunque repetida por otros, había hecho poca fortuna hasta que Conde la amparó con su autoridad de arabista, hoy tan mermada, pero que hasta la mitad del siglo XIX fué muy grande. Criticos ilustres por otra parte, pero que no habían hecho estudio especial de esta materia, se contagiaron del error co-

Tomo XI. 5

mún y repitieron sobre la fe de Conde aquel dislate,

que ha sido muy difícil desarraigar después.

Al inolvidable Dozy debe nuestra historia, entre tantos otros positivos servicios (mezclados alguna vez con deservicios no menores), el de haber desterrado para siempre de nuestras letras lo que Wolf llamaba «el espectro del seudo-orientalismo». La impugnación de Dozy, contenida ya en la primera edición de sus Recherches (1846), es definitiva, contundente: no hay que volver sobre ella: basta con resumirla, y sólo en algún punto que no es substancial puede atenuarse (1)

 Recherches sur l'histoire politique et littéraire de l'Espagne pendant le Moyen ûge. Leyde, 1849, I, 609 y ss.

Dozy no cambió nunca de parecer en esta materia. En la tercera y definitiva edición (1881, II, 197) dice substancialmente lo mismo:

·Les Castillans, de même que d'autres peuples européens, ont bien emprunté des Arabes un assez grand nombre de contes, de nouvelles, d'apologues, mais ils ne les ont pas imités dans la poérie; et de même qu'il n'y a rien de plus opposé que le caractère de ces deux nations, de même il n'y a rien de plus dissemblable que leurs vers. Dans la poésie des Maures on reconnaît l'esprit d'une race vive, ingénieuse, impressionable et polie, mais amollie par un donx climat et par les raffinements de la civilisation. Réveuse et intime, cette poésie aime à se perdre dans la contemplation de la nature... Fille des palais et calquée sur les anciens modèles, cette poésie était inintelligible pour les étrangers, quoiqu'ils eussent séjourné longtemps parmi les Arabes, et même, jusqu'à un certain point, pour la masse du peuple; pour la bien comprendre, pour en saisir toutes les nuances et toutes les finesses, il fallait avoir étudié, longtemps et sériousement, les grands maîtres de l'antiquité et leurs doctes commentateurs. Elle était presque exclusivement lyrique, car les Arabes, quand ils veulent raconter, racontent en prose; ils croiraient avilir la poésie, s'ils la faisaient servir au récit. Même la poésie soi-disant populaire, quand elle ne traite pas des sujets burlesques (car c'est à celà qu'elle sert le plus souvent), présente au fond le même caractère, et si elle se distingue de la poésie classique, c'est bien moins par la pensée que par la forme. Une poésie si savante et si conventionnelle n'eût pas été du goût du Castillan, lors

«A priori es ya inveresimil (dice Dozy) la supuesta influencia. La poesía arábigo-española, clásica en el sentido de que imitaba los antiguos modelos de su lengua, estaba llena de imágenes tomadas de la vida del Desierto, ininteligible para la masa del pueblo, y con más razón para los extranjeros. La lengua poética era una lengua muerta que los Arabes no comprendian ni escribían sino después de haber estudiado por mucho tiempo y á fondo los antiguos poemas, tales como los Moallakas, la Hamasa y el Diván de los seis poetas, y haber leido además á los comentadores de estas obras y á los antiguos lexicógrafos... Hija de los palacios, esta poesía no se encaminaba al pueblo, sino solamente à los hombres instruídos, à los grandes y á los principes. ¿Cómo una poesía tan sabia y erudita habia de servir de modelo á los humildes é ignorantes juglares castellanos?... Todavía hoy se encuentran muchos orientalistas que entienden perfectamente la lengua árabe ordinaria, la de los historiadores, pero que se engañan á cada momento cuando se trata de traducir un poeta. Es un estudio aparte el de la lengua de los poetas: para leerla de corrido se necesita un aprendizaje de años enteros.

»A posteriori, tampoco hay nada que justifique se-

même qu'il eût pu la comprondre. Homme d'action, accoutumé aux rudes épreuves de la vie des camps, et vivant au milieu d'une triste et austère nature, il se croa une poésie narrative qui était en harmonie avec ses penchants naturels.

El ingenioso y ameno Schack en su tratado de la Poesia y arte de los Arabes en España, tan elegantemente traducido por nuestro Valera (t. 2.º, caps. XIII y XIV) procura atenuar el rigor de las negaciones de Dozy, pero de sus mismos argumentos resulta que si entre los Arabes hubo poesía narrativa, no fué popular; y si hubo poesía popular, no fué narrativa. El suponer épicas algunas tradiciones históricas como las relativas al primer Abderramán, tan sólo porque son interesantes y novelescas, es un punto de vista tan general, que con él podria reducirse à poemas la mayor parte de la historia antigua.

mejante opinión. La poesía española es popular y narrativa; la poesía árabe aristocrática y lírica. Las piezas narrativas compuestas por árabes de España son en muy pequeño número: no conozco más que dos, y en nada se parecen á los romances...»

Aunque ningún arabista ha negado que Dozy tuviese razón en cuanto á la poesía artística, algunos han defendido la existencia de una poesía arábiga popular, fundándose en la existencia de dos géneros, llamados zajal (o himno sonoro) y muaxaja (o cantar del cinturón), composiciones puramente líricas, que pueden tener remota semejanza con los villancicos y serranillas, pero ninguna con los romances (1). Lo que si puede y debe admitirse, por lo menos desde el siglo XIV, es una influencia bastante profunda de la música arabe entre los cristianos españoles. Bastarian los textos ya citados del Arcipreste de Hita para comprobarlo, y es natural que con los instrumentos y con los sones entrase la letra de tal cual cantarcillo, mucho más siendo moras algunas de las juglaresas. Pero obsérvese que los tiempos en que esto pudo acontecer eran ya tiempos de decadencia para la férrea musa épica, que sólo en algún romance fronterizo como el de Abenamar, el de *Moraima*, el de *Alhama* ó las coplas de la toma de

(1) Generalmente se cree que estos géneros de poesia, por lo común erótica y báquica (caracterizados, según los arabistas enseñan, por el empleo de la doble rima y por otras particularidades métricas que forzosamente en toda traducción desaparecen), son de aparición muy tardia, y acaso de procedencia española, como lo indica el hecho de haber sido cultivados con predilección por mulades ó renegados, como el llamado Aben Cuzmán, muerto en 1159 (555 de la hegira); pero según Schack, que se apoya en el testimonio de Aben Jaldún (Prolegómenos, HI, 890) la muaxaja fué inventada en el siglo IX de nuestra era, por un poeta de la corte del emir Abdalá, y de él la tomó Aben-Abd-Rebihi, contemporáneo de Abderramán III, distinguiéndose después en este género Aben Zohr y Aben Baki, muerto en 1145. El zajal ó cejal empezó á usarse en tiempo de los almoravides.

Antequera, pudo adornarse con los despojos de los vencidos. No hay que traer á colación los romances moriscos, que son un puro artificio literario de fines del siglo XVI, tan falso como la poesía bucólica, á la cual en cierto modo sustituyó, y que tanto tienen de árabes como pueden tener de turco ó persa las orientales románticas de Victor Hugo y del P. Arolas.

También puede objetarse que las poesías históricas y narrativas de los musulmanes españoles no son tan pocas como Dozy creyó al principio, aunque realmento escasean. El mismo Dozy publicó algunas de notable extensión, como el poema de Aben-Abdún sobre los reves de Badajoz. Pero todas esas composiciones son eruditas, y ni por su forma ni por su contenido eran accesibles á los cristianos. Se citará el caso singularisimo de una elegía árabe (la de la caida de Valencia) que intercalada en un libro de historia y pasando de él á una crónica castellana, llegó tardiamente à convertirse en romance, pero esta misma excepción confirma que no hubo imitación directa. Puede, al contrario, sostenerse, con muchos visos de probabilidad, que la poesía popular castellana, y muy especialmente la forma del romancillo hexasilábico penetró en el reino árabe de Granada, como lo indican aquellos cantares lastimeros que Argote de Molina (1575) oyó entonar à les morisces sobre la pérdida de su tierra, á manera de endechas:

Alhambra hanina gualcozor taphqui

«Es canción lastimosa (dice Argote) que Muley Boabdeli, último rey moro de Granada, hace sobre la pérdida de la real casa del Alhambra, quando los Cathólicos reyes D. Fernando y Doña Isabel conquistaron aquél reino, la cual en castellano dice así:

> Alhambra amorosa, lloran tus castillos, Oh Muley Boabdelí, que se ven perdidos. Dadme mi caballo y mi blanca adarga

Para pelear y ganar la Alhambra.
Dadme mi caballo y mi adarga azul
Para pelear y librar mis hijos.
Guadix tiene mis hijos, Gibraltar mi mujer,
Señora Malfata, hezisteme perder,
En Guadix mis hijos, y yo en Gibraltar.
Señora Malfata, hezisteme errar».

La influencia oriental, tan poderosa y dominante en la prosa didáctica de los tiempos medios y en la prosa novelesca de los cuentos y fábulas, parece casi nula en la esfera propiamente poética. Pero aqui conviene bacer una distinción importante. No hay influjo literario de la poesía árabe en la castellana; pero los árabes, o como decían nuestros antepasados los moros, intervienen continuamente en unestros romances y gestas como personajes casi obligados, si bien nuestros juglares no suelen mostrarse mucho más enterados de sus costumbres que lo estaban los troveros del Norte. Han pasado además á la poesia castellana, pero no directamente, sino por el camino de la historiografía, elementos cuyo origen árabe es indisputable: un tema integro, el de D. Rodrigo y la Cava: una parte de la leyenda del Cid (el sitio de Valencia), y acaso algunas tradiciones relativas à los últimos tiempos del reino granadino. Esto es todo lo que puede citarse, y no es ciertamente mucho. Pero no ha de confundirse la influencia de la *materia* de estos relatos con una influencia *formal*, que ya no admite ninguna persona medianamente culta (1).

No sucede lo mismo con el poderoso influjo de la

(1) Valga por muchos un testimonio nada sospechoso para nuestros intelectuales: «Ni la poésie provençale, ni la chevalerie ne doivent rien aux musulmans. Un ahîme sépare la forme et l'esprit de la poésie romane de la forme et de l'esprit de la poésie arabe; rien ne preuve que les poétes chrétiens aient connu l'existence d'une poésie arabe, et l'on peut affirmer que, s'ils l'eussent connue, ils eussent été incapables d'en comprendre la langue et l'esprit. > (Renan, Histoire des langues sémiliques, 397.)

epopeya francesa, cuya difusión y prestigio en España, como en Alemania, en Italia y en toda Europa, es un hecho fundamental en la historia de los tiempos medios, que no puede negar el más ciego é intelerante patriotismo, pero que en nada contradice á la originalidad de nuestra epopeya. Desde el siglo xi al xiv, Francia (es decir, la Francia germánica, la del Norte), tuvo el cetro de la poesía épica y de las tradiciones caballerescas; y aun en Alemania, donde no pudo triunfar de otra epopeya más antigua y más genuinamente bárbara, coexistió con ella y la penetró y la modificó à veces. No hablemos de Italia, donde los relatos del ciclo carolingio encontraron segunda patria y suplieron la falta de una epopeya indigena, siendo cantados primero en francés y luego en una jerga franco-itálica, antes de serlo definitivamente en italiano y pasar como materia ruda é informe á manos de los grandes poetas del Renacimiento, Pulci, Boyardo, Ariosto, que les dieron un nuevo género de inmortalidad, tratandolos con espíritu libre é ironico.

En España había particulares motivos para que fuese en algún tiempo grata la canción épica de los franceses. Su sentido era religioso y patriótico. Hablaba de empresas contra infieles, y el más antiguo y el más bello de sus poemas tenía por teatro la misma España, aunque muy vaga é imperfectamente conocida. En el centro de esta floresta épica, de tan enmarañada vegetación, descollaba, como majestuosa encina entre árboles menores, la figura del grande Emperador que por varios conceptos había sonado en nuestra historia, y cuyo nombre aparece enlazado desde muy antiguo con la leyenda compostelana. Las nuevas de Roncesvalles y de las empresas de Carlomagno llegaron á nosotros por dos caminos, uno popular, otro erudito, aunque derivados entrambos de la poesía épica de allende el Pirineo, cuyas narraciones eran ya muy conocidas en España á mediados del siglo XII. La Chanson de Rollans, ó alguna de sus variedades, fué seguramente entonada mucho antes por juglares franceses y por devotos romeros, que precisamente entraban por Roncesvalles para tomar el camino de Santiago, cuya peregrinación era el lazo principal entre la España de la Reconquista y los pueblos del centro de Europa, que así empezaron á comunicarnos sus ideas y sus artes. Acrecentose el influjo y aun llego á verdadero afrancesamiento en la corte de Alfonso VI y de sus yernos borgoñones, transformó el monacato, puso en moda las costumbres feudales, cambió el rito, cambió la letra de los códices, inundo de extranjeros la Iglesia española, y alcanzó su apogeo en tiempo del primer arzobispo compostelano D. Diego Gelmírez, francés de corazón, todavía más que gallego, é idólatra de aquella cultura, que quiso adaptar a su pueblo, para el cual soñaba con la beguemonía eclesiástica y civil de las Españas, simbolizada en la mitra que ceñía, y cuyos honores y prerrogativas amplió á toda costa y sin reparar en medios, más como gran señor feudal que como custodio de la tumba del Apóstol. Precisamente en Santiago, y entre los familiares de aquella curia afrancesada, se forjó, según la opinión más corriente, una parte muy considerable de la Crónica de Turpin, que es uno de los libros apócrifos más famosos del mundo, y una especie de versión, para la gente de clerecía, de la tradición épica corrompida y degenerada.

Admitese generalmente que las canciones de gesta francesas fueron cantadas aquí en su propia lengua, pero no se ha citado hasta ahora un solo texto que lo compruebe. ¿No queda lugar para la hipótesis, no discutida aún, ni siquiera formalmente planteada, de una poesía intermedia, semejante á la de los poemas francoitálicos, de unos poemas franco-hispanos que pudieron ser escritos en las comarcas fronterizas, en el Alto Aragón y en Navarra, y penetrar por allí en los reinos de Castilla? Algunos indicios hay que pueden hacer verosímil este camino, y menos arduo y peligroso el

salto que hasta ahora se viene dando desde la Canción de Roldán á la del Cid ó á las de Bernardo. Un poema descubierto por León Gautier, en 1858, L'entrée en Espagne (1), que en su estado actual es una compilación hecha en Padua, que no se remonta más allá de los primeros años del siglo XIV, pero que contiene fragmentos muy considerables que deben referirse al siglo anterior, se apoya formalmente en el testimonio de la Crónica de Turpin y en el de dos bons clerges españoles Juan de Navarra y Gautier de Aragón. Obsérvese además que L'entrée en Espagne, que tiene más de veinte mil versos, no es obra original, sino un zurcido de cuatro diversos poemas, por lo menos. Repárese que el autor cita á Juan y á Gualtero para cosas espanolas, y da á entender que en sus obras se contenia el relato completo de la expedición de Carlomagno antes de la traición de Ganelón, y que de este relato se valió él para ampliar el de Turpin, que encontraba demasiado breve (2). Y, finalmente, es de notar que L'entrée en Espagne, por excepción única entre los poemas franceses, cuyo ritmo es uniforme y regular siempre, presenta mezclados dos tipos de verso distintos, el alejandrino y el endecasilabo épico, lo cual le acerca bastante á la irregularidad métrica de las dos únicas canciones de gesta españolas que conocemos en su forma

(1) Les Épopées Françaises, 2.ª edición, III, 404 y siguientes.
(2) Se dam Trepin fist bref sa lecion,
Et je di long, bleismer ne me doit hom,
Ce qu'il trova bien le vos canteron.
Bien dirai plus à chi'n poise e chi non;
Car dous bons clerges, Çan-gras et Gauteron,
Çan de Navaire et Gautier d'Arragon,
Ces dos prodromes ceschuns saist pont a pon
Si come Carles o la fiore françon
Entra en Espaigne conquerre le roion.
Là comensa je, trosque la finisun
Do jusque ou point de l'ouvre Ganelon,
D'illuee ayant ne firent mencion.

original. ¿Quién sabe si miradas á esta luz las tiradas enérgicamente italianizadas que Leon Gautier reconoce en L'entrée en Espagne, y que no tienen explicación bastante en el hecho de ser el copista italiano, puesto que en el mismo poema se encuentran otros pedazos que son franca y puramente franceses, no podrían parecer españolizadas, por derivación de uno ó dos poemas franco-hispanos?

C'est li barons Saint-Jaques, de qui fazon la mentanze; Vos voil canter et dir por reme et por sentançe, Tot ensi come Carles el'bernaje de Françe Entrerent en Espagne et par ponte de lançe Conquistrent de Saint-Jaques la plus mestre habitanço.

Libreme Dios de persar que en esta jerga cantasen nunca nuestros juglares. No es una teoria, no es una hipótesis siquiera lo que propongo, puesto que en tales obscuridades nada importa tanto como no poner los pies en falso. Es meramente una indicación para que quien sepa y pueda estudie bajo este aspecto L'entrée en Espagne, y vea si algo de español puede encontrarso en la nueva versión que da del asunto de Roncesvalles, tomada de fuentes diversas del Turpin. Si Juan de Navarra y Gualtero de Aragón existieron, la patria que les asigna el compilador italiano puede ser un rayo de luz en el largo camino que va desde el Rolando hasta la forma definitiva de la leyenda de Bernardo. Todavia en tiempo del Rey Sabio cantaban los juglares, revueltas con las del fantástico héroe de Roncesvalles, las hazañas del Bernardo histórico, conda de Ribagorza y de Pallars. Y aqui viene, como anillo al dedo, la conjetura de Milá: «Esta tradición debió de ser cantada originariamente en los mismos países donde campeó el héroe, tanto más, cuanto Ribagorza era un feudo franco, la lengua de algunos distritos la de oc (catalán en Pallars, bearnés en el Valle de Arán), y Bernardo era, como los que solia celebrar la

poesía épica en aquellos tiempos, un héroe franco y carolingio ó por tal considerado».

Sea lo que fuere de estos origenes pirenaicos, envueltos hasta ahora en densa niebla, el apogeo incontestable de la epopeya francesa en España puede colocarse aproximadamente en la segunda mitad del siglo XI y principios del XII. Pero muy pronto se suscitó una reacción patriótica contra los héroes de las gestas carolingias. Ya los cronistas latinos, comenzando por el Silense (que fué contemporáneo de Alfonso VI), hablan con visible mal humor de las hazañas atribuídas á Carlomagno en España, y otras más recientes hacen alarde de desdeñar las *fábulas de los histriones.* Al lado de esta reacción erudita se formuló otra popular en los cantos de nuestros juglares, que ciertamente no fueron á buscar en las crónicas su Bernardo, sino que le inventaron de propia Minerva, y luego se le transmitieron á los cronistas, á D. Lucas de Tuy, al arzobispo D. Rodrigo. Si se admite por un momento la hipótesis de los poemas intermedios de Navarra y de Ribagorza, y se enlaza con ellos el recuerdo del Bernardo de Jaca, no hay inconveniente en suscribir á estas palabras de Gastón París: «Los juglares españoles cantaban nuestras canciones de gesta, sobre todo las que se referian á la batalla de Roncesvalles: insensiblemente hicieron intervenir à los españoles en la acción, y acabaron por hacer de Bernardo del Carpio el enemigo y vencedor de Roldán».

La lucha entre las levendas francesas y los relatos españoles persiste en todo el siglo XIII, y deja huellas en las crónicas nacionales, aun sin contar con las meras traducciones de textos franceses como la Gran Conquista de Ultramar. La aparición de los romances del ciclo carolingio es muy tardía, y en su estado actual nada autoriza para suponerles mayor antigüedad que el siglo XV, aunque sin duda por lo exótico de la materia tienen más rasgos de arcaismo y color más peregrino que los restantes. Unos son extensas narra-

ciones juglarescas, como el del Conde Dirlos, tan largo como una canción de gesta. Otros, nacidos de la inspiración popular, no son compendios ni reducciones de antiguos poemas franceses ó castellanos, sino breves y animadas rapsodias, cuando no creaciones libérrimas de la fantasia de nuestro pueblo sobre el fondo épico tradicional. La leyenda carolingia está en esos deliciosos fragmentos no sólo remozada, sino volatilizada (digámoslo así) y tratada como un motivo lírico, que se difunde vagamente como el eco de una música lejana, o como las particulas de un perfume destilado ya por manos hábiles y sutiles.

A la popularidad de los temas carolingios contribuyo la imprenta desde muy temprano, difundiendo y vulgarizando traducciones, ó más bien abreviaciones, de las novelas francesas en prosa, las cuales, perdiendo cada día más de su extensión y pureza primitiva, continúan sirviendo de recreo al vulgo en los rincones más apartados de la Península. El Fierabrás. disfrazado con el nombre de Historia de Carlo Magno y de los doce Pares, es todavia como en 1528 (fecha de la más antigua edición conocida, aunque seguramente las hubo anteriores) el más popular de estos libros de cordel.

Con esta literatura trivial (no ya popular) alternó la imitación culta de los poemas italianos de Beyardo y del Ariosto, tantas veces traducidos en prosa y en metro. Esta corriente produjo no sólo nuevos poemas (uno de ellos muy notable), sino algunos libros de caballerías en prosa, que desfiguran de un modo no menos extraño la levenda carolingia; sirviendo á todo de infeliz remate la rara colección de novelas de Antonio de Eslava (Pamplona, 1609), explotada aún en el siglo xvIII por el compilador francés de la Bibliothèque des Romans. Con más fortuna había penetrado el ciclo carolingio en nuestro teatro, por obra de Lope de Vega, en Las Pobrezas de Reynaldos, Las Mocedades de Roldán, Los Palacios de Galiana, El Marqués de Mantua

y otras varias comedias de su inagotable repertorio: por obra de Calderón en La Puente de Mantièle, para

no citar poetas de segundo orden.

Mucho significa tan persistente favor, y si à este ciclo que llegó à españolizarse casi del todo, añadimos los pocos, pero muy lindos romances derivados de los poemas de la Tabla Redonda, y algunos otros novelescos y caballerescos sueltos, como el de la Infantina, que parece un fabliau picante y liviano, no resultará pequeña la deuda que tenemos que reconocer à la poesia francesa en el variadísimo caudal de producciones que integran nuestro Romancero.

Pero concedido todo esto, y de intento homos llevado la concesión hasta los últimos limites posibles, queda á salvo la perfecta originalidad de las canciones históricas, que son el nervio de nuestra poesía tradicional, el privilegio singular de ella y hasta la razón de su existencia, porque todo lo novelesco, todo lo que vino de fuera, se ajustó de grado ó por fuerza à la norma del canto en que habían sido celebrados los héroes indígenas. Los cantares de gesta y los romances históricos no sólo precedieron á los restantes, sino que les imprimieron su forma y su sello. Bernardo es una protesta y una antitesis, que supone el conocimiento de la poesía francesa, pero que al mismo tiempo la contradice y la niega. Los demás protagonistas épicos, el rey D. Rodrigo, Fernán González y los condes de Castilla sucesores suyos, los infantes de Lara, el Cid, el rey D. Pedro, los innumerables héroes de los romances fronterizos, son españoles de pies á cabeza, no nacieron de arbitrarias combinaciones de la imaginación, sino que la realidad los engendro y la historia los crió á sus pechos. Las hazañas que la musa popular les atribuye son poco más é menos las mismas que ejecutaron en el mundo: lo poco que la tradición añade o modifica, no parece más que un comentario ó interpretación de la historia, y en muchos casos se confunde con ella, y ha podido pasar por historia real

aun en el concepto de muy severos analistas. En Castilla la poesía épica es una forma de la historia, y la historia una prolongación de la epopeya. Sus fuentes se confunden: sus aguas se mezclaron desde el principio, y todavia la labor critica no acierta enteramente á separarlas. Las crónicas se formaron con fragmentos de poemas, y nuevos poetas volvieron á versificar la prosa de las crónicas. Nacional por el asunto, verídica no sólo con la verdad interna propia del arte, sino muchas veces con la verdad material y exterior; seca y prosaica á trechos; concreta, positiva y realista siempre, la poesía heroico-popular, hija legitima del terruño castellano, no deslumbra ni fascina, pero se apodera del espiritu con vigor indomable, y le llena, no de ficciones risueñas, sino de representaciones trágicas y austeras que alcanzan un grado de evidencia pasmoso. Encerrada en los límites de lo posible, limpia de toda aspiración quimérica, sumamente parca en el empleo de lo maravilloso, ingenua y ruda en los afectos, justiciera con justicia patriarcal cuando no degenera en ásperamente vindicativa, sobria y sensata como la indole no torcida aún del pueblo que la dictó, sus altas cualidades son las de la raza, sus defectos lo son también. Es la poesía de la voluntad enérgica y libre, y compensa en fuerza lo que le falta en gracia.

Negar el carácter nacional de esta poesia, que no es más que el espejo que agranda nuestra propia historia, sería negar la historia misma. No importa que las costumbres y las instituciones descritas en esos cantares se parezcan á veces á las que se representan en los poemas francos. Si en Francia y en Castilla existían usos análogos, en una y otra parte tenían que copiarlos los poetas sin necesidad de tomarlos de los libros. La semejanza estaba en el modelo, no en la copia. Además del primitivo fondo germánico común á los dos reinos, hubo positiva influencia francesa en los siglos XI y XII, núcleos de población que tenían aquel origen, una invasión eclesiástica y monacal que abre

nuevo período en la historia de la disciplina y en la historia de la arquitectura religiosa, una adaptación más ó menos duradera de hábitos cortesanos y prácticas feudales. El término mismo franquicia ó franqueza que indica la condición personal libre ó ingenua,

parece venido de Francia.

Pero juntamente con las semejanzas de estado social, organización política y militar, costumbres y trajes, había en todas estas cosas divergencias profundas, y unas y otras se reflejan con igual fidelidad en nuestros cantares. La superstición de los agüeros es ibérica, y no menos antigüedad tiene el juicio por batalla que vemos practicado por Orsua y Corbis delante de Escipión (1), lo cual no obsta para que fuese también costumbre gótica, y así lo comprueba el reto de Bera y Sunila, caudillos de la Marca Hispánica. que combatieron á uso de su nación, según canta Ermoldo Nigello en su poema histórico de Ludovico Pio. El sentido político de nuestra epopeya no puede ser más castizo: las relaciones de vasallo y señor están entendidas de muy diverso modo que en el mundo feudal; el héroe es hijo de sus obras más que de su linaje; y aunque esta poesía se escribió para enaltecimiento de la casta guerrera, que comprendia entonces á la mayor parte de los hombres libres, domina en el conjunto una gran llaneza democrática, sin rastro apenas de anarquía nobiliaria ni mucho menos de servilismo áulico.

Basta leer el admirable estudio de D. Eduardo de Hinojosa sobre El Derecho en el Poema del Cid, para comprender que aquel primitivo monumento de nuestra lengua y poesía refleja fielmente la organización

(1) Ambrosio de Morales (Crónica, lib. VI, cap. 27, advirtió ya la semejanza: «Y así, no nos espantaremos que en las leyes de los fueros antiguos de España se hallen puostos tan ordinariamente los pleytos à riesgo de batalla y desafío, pues venía de tan atràs en España esta feroz costumbre, que con tanta razón está ya quitada».

de las clases sociales en Castilla; las prácticas del riepto entre los Fijosdalgo; la forma de pregonar y celebrar Cortes; el orden del procedimiento en la Cort ó Curia Regia (1), descendiendo en este punto á pormenores à que ningún texto legal llega; la solidaridad familiar; la existencia de la barraganía ó matrimonio á yuras; las instituciones relativas á las arras y al axuvar de la desposada, y otros muchos rasgos de nuestra legislación medioeval. Cada episodio principal del Poema puede autorizarse con una rica crestomatía jurídica. De esta comparación deduce el señor Hinojosa tres conclusiones: «el carácter genuinamente nacional del Poema, manifestado en su perfecta concordancia con los monumentos jurídicos de León y Castilla: la verosimilitud de la opinión que lo cree redactado en la segunda mitad del siglo XII, à cuya época se acomoda, mejor que á principio ó mediados del XIII; el estado social y político reflejado en la obra, y la importancia de ésta como fuente de la historia de las instituciones, ya en cuanto amplia las noticias que poseemos sobre algunas, conocidas incompletamente por otro testimonio, como la Curia o Cort; ya en cuanto revela la existencia de otras, como la palmada, ciertas formalidades del matrimonio y el regalo del marido al que le transmitía la propiedad sobre la esposa. La fidelidad con que retrata el autor las instituciones conocidas por las fuentes jurídicas, es garantia segura de su exactitud respecto á las que conocemos solamente por el Poema».

Si del fondo de las gestas no puede inducirse verdadera imitación, no hay inconveniente en admitirla en ciertos pormenores novelescos (por ejemplo, de la Crónica Rimada, que es un libro de plena decadencia).

<sup>(1)</sup> Compárese con el juicio del traidor Gano ó Ganelon en la Chanson de Rollans, y se advortirán las semejanzas y las diforencias del procedimiento, que corresponden á distintas épocas y á pueblos diversos.

y en las descripciones de batallas que se parecen mucho en el Mio Cid y en la Chanson de Rollans, en el Rodrigo y en Garin li Loherain, lo cual no puede atribuirse solamente à la comunidad del tema, pues hay giros y frases idénticas. Esta imitación de detalle, y muy circunscrita, prueba sólo el hecho innegable de que la poesía heroica de los franceses era familiar á nuestros cantores, y estaba muy presente en su oído y en su memoria. Natural era que la epopeya más antigua influyese en la más moderna, y es cierto hasta ahera que, á juzgar por sus monumentos escritos, la francesa llevaba un siglo de ventaja á la española. Pueden parecer el día menos pensado otros datos que invaliden esta cronología, y hagan retrocedor los orígenes de nuestra poesía narrativa á tiempos que ahora no se sospechan; pero ni siquiera necesitamos esa hipótesis, para afirmar como cosa de sentido común que la mayor antigüedad de una literatura respecto de otra no prueba que la segunda haya nacido de la primera, sino pura y simplemente que es posterior en su desarrollo.

Las narraciones poéticas españolas y francesas se parecen, en verdad, como especies de un mismo género, y engendradas en un medio social análogo; pero nacieron independientes, y cuando llegaron á encontrarse, hubo entre ellas conflicto más bien que alianza, según lo muestra el caso de Bernardo; y si el ciclo carolingio llegó á ser popular entre nosotros, también alguna narración española fué adoptada por los juglares franceses, como lo prueba el Anseis de Cartago, que es una transformación de la leyenda de don

Rodrigo y la Cava.

Tampoco es verosimil ni probable que los nombres de gesta y juglar procedan de la lengua francesa. Uno y otro son latinos de origen, y están perfectamente formados conforme á las leyes de la derivación española y no de la francesa. Joglar parece más próximo á jocularis que jongleur ó jogleor y la a conserva su valor latino. De geste no se hubiera retrocedido al plu-

Tomo XI. 6

ral neutro gesta, que es la forma clásica. Si estas palabras se hubiesen tomado del francés, tendrían fisonomía distinta.

La prueba más convincente de que en medio de grandes semejanzas hay una diferencia esencial entre ambas epopeyas, castellana y francesa, está en el distinto sistema de versificación. Convienen, sin duda, en el empleo de las series monorrimas y en el uso de la asonancia, pero la versificación en los más antiguos poemas franceses es ya correcta y normal, al paso que la del Mio Cid y la del Rodrigo, con ser tan posteriores, es irregular hasta lo sumo, y con irregularidades que no siempre pueden achacarse à lo estragado de las copias, puesto que han podido dar lugar á teorias distintas, et adhuc sub judice lis est. Además, el verso épico francés por excelencia era el decasilabo (4+6)que es muy raro en el poema del Cid, é insólito en el Rodrigo y en los romances, y que con haber sido tan usual en la poesia lírica de provenzales y catalanes, sólo por excepción ó inadvertencia se halla en la nuestra. En decasilabos está compuesta la canción de Rollans, que fué seguramente la más conocida y famosa en España, y sin embargo, á ninguno de nuestros juglares se le ocurrió remedar su tipo métrico. En el uso del alejandrino (7 + 7) pudo haber imitación de parte de los poetas eruditos del mester de clerecía, pero no parece que la hubiese en el autor del Poema del Cid. en el cual abundan los hemistiquios de 7 silabas; no sólo porque están revueltos con otros muchos de diversa medida, sino por la antigüedad misma del Poema, que compite con la del Viaje de Carlomagno á Jerusalem, primera obra francesa escrita en este ritmo, según opinión de Gastón Paris y Leon Gautier. Del centenar de canciones de gesta francesas que hasta ahora aproximadamente se conocen, las cuarenta y siete más antiguas están en decasilabos (1), las cuarenta y

(1) Endecasilabos (y á veces dodecasilabos), según nuestra

cuatro más modernas en alejandrinos. La primera de estas formas fué siempre peregrina entre nosotros; la segunda asoma tímidamente la cabeza en el poema del Cid, pero es arrollada muy pronto por el verso nacional de hemistiquios de ocho sílabas, enteramente inusitado en la poesia francesa, y que fué, por el contrario, el metro definitivo de los romances.

No es del caso en un estudio de indole tan popular como el presente entrar en prolijas disquisiciones métricas, que para ser expuestas con la debida claridad necesitarian largos desarrollos y gran número de ejemplos, ó más bien un tratado entero, que todavía no ha sido escrito, aunque lo substancial de él se encuentra ya en los trabajos de Milá y Fontanals (1) y R. Menéndez Pidal (2), clásicos en la materia. Bastará indicar rápidamente cuáles son los elementos de la versificación en los cantares de gesta y en los romances. El sistema en unos y otros es substancialmente el mismo; pero como representan periodos distintos de nuestra poesía épica, los romances ofrecen ya en estado relativamente fijo y normal lo que es incierto y caótico en las gestas.

Los tres cantares de gesta que hoy conocemos (Mio Cid, Rodrigo, fragmento de los Infantes de Lara) están compuestos en series sujetas á una misma rima, por lo común imperfecta. Estas series son de muy desigual extensión, pero las hay larguisimas: en el Poema del Cid una de 394 versos en ó; en el Rodrigo otra de más de 100 con el asonante á·o. Algunas se-

cuenta, pero les conservo el nombre francés, para que no se confundan con el endecasilabo italiano, que es un verso de muy diferente estructura, aunque probablemente del mismo origen.

De la poesta heroico-popular castellana (Barcelona, 1874).
 Apéndice 2.º: De la versificación de los cantares y romances, páginas 484 458.

<sup>(2)</sup> La leyenda de los Infantes de Lara (Madrid, 1896). Apéndico 2.º: Restos de versificación que se descubren en las crónicas, paginas 415-432.

ries brevisimas (una de dos versos en el Poema) y muchos versos enteramente desligados que interrumpen las series pueden explicarse por la imperfección de las copias de uno y otro poema, y algunos, aunque no todos, tienen corrección fácil, por ser intercalaciones ó hemistiquios dislocados, ó bien palabras de igual sentido sustituídas por el copista á las formas antiguas, con lo cual se destruye la asonancia. Así, estos cuatro versos del Poema del Cid

Recibiólo el mío Cid como apreciaron en la Cort. Sobre doscientos marcos que tenía el rey Alfonso Pagaron los Infantes al que en buen hora nasco. Emprestanies de lo ajeno, que no les cumple lo suyo,

quedan corrientes leyendo en el segundo Alfons en vez de Alfonso; en el tercero nació en vez de nasco (el Poema usa indistintamente una y etra forma), y en el cuarto so en lugar de suyo.

Las canciones de gesta, dada su extensión, no podían perseverar en un mismo asonante, aunque los prolongaban todo lo posible cuando eran fáciles y socorridos. En los romances más antiguos de los ciclos históricos, de Bernardo, de Fernán González, de los Infantes de Lara, del Cid, y aun en algunos carolingios y sueltos, se observa la misma variedad de asonancias que en los cantares, comprobándose de este modo más y más su origen épico. Bastan algunos ejemplos, donde se verán dos y hasta tres series distintas:

## Romance 7.º de Bernardo (1).

Con cartas y mensajeros—el rey al Carpio envió;
Bernaldo, como es discreto,—de traición se receló

Y mandó juntar los suyos;—de esta suerte les habió:

Cuatrocientos sois, los míos,—los que comedes mi pan:
Los ciento irán al Carpio—para el Carpio guardar...

(1) Sigo la numeración de la Primavera.

## Romance 2.º de Fernán González.

Castellanos y leoneses—tienen grandes divisiones. El Conde Fernán González — y el buen rey don Sancho Ordóñez Sobre el partir de las tierras—y el poner de los mojones.

Allí hablara el buen rey,—su gesto muy demudado : «¡Cómo sois soberbio, el conde,—cómo sois desmesurado!»

## Romance 1.º de los Infantes de Lara.

A Calatrava la Vieja—la combaten castellanos; Por cima de Guadiana—derribaron tres pedazos; Por los dos salen los moros,—por el uno entran cristianos...

Al conde Garci Hernáudez—se lo llevó presentado, Que le trate casamiento—con aquesa doña *Lambra*. Ya se trata casamiento,—juecho fué en hora menguadal Doña Lambra de Burueva—con don Rodrigo de Lara.

IIalló en ella á don Rodrigo,—de esta manera le habla: «Yo me estaba en Barbadillo—en esa mi*-heredad;* Mal me quieren en Castilla—los que me habían de aguardar.

#### Romance 6.º de los Infantes.

·····

Pártese el moro Álicante—víspera de Sant Cebrián; Ocho cabezas llevuba—todas de hombres de alta sangre.

Alimpiándola con lágrimas,—volviérala á su lugar, Y toma la del segundo,—Martín Gómez que llamahan. «Dios os perdone, el mi hijo,—hijo que mucho preciaba, Jugador era de tablas—el mejor de toda España».

#### Romance 5.0 del Cid.

Día era de Reyes,—día era señalado, Cuando dueñas y doncellas—al rey piden aguinaldo, Sino es Jimena Gómez,—hija del conde Lozano, Que puesta delante el rey,—de esta manera ha hablado: «Con mancilla vivo, rey,—con ella vive mi madre; Cada día que amanece—veo quien mató á mi padre Caballero en un caballo—y en su mano un gavilán; Otra vez con un halcón—que trae para cazar... Muchos más ejemplos de esta clase puede encontrar en la presente colección cualquier lector atento. Pero aun en los romances más vetustos, el caso más frecuente es la asonancia única, sin que haya excepción en contra en los históricos que tratan asuntos de los siglos XIV y XV. Los romances juglarescos, con ser larguísimos, se someten á la ley del asonante único (sin más excepción notable que el de Calatnos, que presenta tres), y no hay que añadir que la nueva práctica fué constante en los romances artísticos y de trovadores.

Por lo que toca á la naturaleza y valor de las terminaciones, diremos, sin descender á más pormenores, que tanto en las canciones de gesta como en los romances viejos se encuentran consonantes agudos y kanos, asonantes llanos y agudos, asonantes aproximativos de voces agudas con llanas, especialmente de las que tienen por última vocal la e (mar-madre, alborescampeador, arte-matat), asonantes aproximativos llanos, y en el Poema del Cid asonantes imperfectos de ó y ué (fuert-señor), que en algunos casos, pero no siempre, pueden explicarse por la ortografía del copista, que sustituye la forma moderna à la autigua (fuert en vez de fort).

Abundan los consonantes llanos, especialmente en el Poema, pero mucho más los asonantes, pudiendo considerarse la asonancia como la ley general, y la rima perfecta como la excepción, aunque muy frecuente. El uso de los asonantes aproximativos de palabra aguda con llana de final en e trajo en los romances la costumbre de añadir una e paragógica en las terminaciones agudas, no por ignorancia ó capricho de los editores del siglo XVI, como creyó Wolf, sino por exigencia del canto, según testifica el Maestro Nebrija: «Los que lo cantan porque hallan corto ó escaso aquel último espondeo, suplen é rehazen lo que falta: por aquella figura que los gramáticos llaman paragoge: la cual es añadidura de silaba en fin de la palabra, é por

corazon é son dicen corazone é sone». Ya en en el Poema del Cid se encuentra algún ejemplo de paragoge: Trinidade, alaudare (1).

La opinión de Wolf fué victoriosamente impugnada por D. José Amador de los Rios. Puede leerse esta curiosa controversia en el tomo II de la Historia critica de la literatura esnañola, págs, 596-629. Las principales razonos que Amador alega en favor de la conservación de las ees suprimidas por Wolf en la Primavera son las siguientes: 1.ª, la frecuencia de las terminaciones llanas en nuestra lengua; 2.º, la ley del canto, que, por la paridad de compases finales, exigia la igualdad en la terminación de los versos; 3.8, la mezcla de terminaciones agudas y graves en una misma tirada, que se observa en el Poema del Cid y en la Crónica rimada, siendo mucho más fácil y natural que las rimas agudas se convirtiesen en graves que al revés; 4.", el testimonio de Nebrija y de Salinas, que oyeron cantar las finales agudas con el aditamento de la e; 5.ª, la notación de los romances en los libros de música; 6.ª, la frecuente mezela de asonantes graves y agudos que hallamos hasta en composiciones breves.

A estas razones ya tan valederas ha venido à dar nuevo peso el hallazgo del cantar de los Infantes de Lara en la refundición de la tercera Crónica general. Estos fragmentos ofrecen en abundancia formas tales como bofordare, male, señore.

Este hecho es en sí muy importante (dice el Sr. Menéndez Pidal), pues contribuye á probar que no sólo en el metro y en las rimas eran iguales los romances viejos á las gestas nuevas, sino también en los caracteres accesorios de la versificación.

→ La paragoge poética no nos conserva, como quieren algunos, la forma primitiva de las palabras, pues muchas de esas ces finales son antietimológicas. Tampoco responde à un modo especial de hablar, debido à que se hubiese pegado al castellano antiguo el uso do las ces à que propende el gallego, como conjeturó Milà, pues nunca se encuentra en medio del verso, sino solamente al fin. Tampoco puede mirarse como una corrección bárbara y arbitraria ideada por los ignorantes editores de nuestros romances, según creian Dozy y Wolf, ni como un recurso empleado por rudos poetas para uniformar los asonantes agulos y los graves, porque, además de hallarse usadas las ces en romances de terminación exclusivamente aguda, la mezcla de asonancias masculinas y femeninas era práctica corriento en la

Ni en los cantares de gesta ni en los romances viejos son puras las series rítmicas, sino que van revueltos consonantes y asonantes, aunque por razón eufónica se agrupan generalmente los agudos con los agudos y los llanos con los llanos. La tendencia á la rima perfecta que se observa ya en varios romances juglarescos, triunfa en los pesados monorrimos de los trovadores del siglo XV y de los eruditos del siglo XVI, que desdeñaban el asonante como un «consonante mal do-

antigua poesía popular (sin que fuese tenida por un defecto) cuando ya se empleaban las ees paragógicas. Las únicas razones satisfactorias de este fenómeno son musicales...

>Pero que el uso era general en el siglo XIII nos le prueba que estaba ya adoptado por la poesia culta para fabricar consonantes (cita ejemplos del Fernán González, del Poena de José y de Santa Maria Egipciaca). Se equivocaba, pues, Wolf al afirmar que en la poesia artística de ninguna época se encontraba huella alguna del uso de estas ces paragógicas.

Contribuiria sin duda à implantar tal uso entse los juglaros castellanos la tradición de los cantores de la poesia galaico-portuguesa, en cuya longua hallaban aquéllos consorvadas muchas ees finales que en Castilla habían desaparecido; para esta imitación encentraban un poderoso apoyo en el habla leonesa, donde se mantenia la e etimológica en los sustantivos imparisilabos y en los infinitivos; v. gr.: pece, crueldade, lide, heredade, pagare, fechare.

>El manuscrito de la segunda Gesta de los Infantes que tuvo á la vista el autor de la refundición de la tercera Crónica general, es el primer documento de nuestra poesía épica en que se encuentra aplicada con regularidad casi completa la paragoge...

>Por último, en la  $\operatorname{Gesta}$  se ve la paragoge à veces en el homistiquio :

Leal para señore e bueno para amygo. Y pesó mucho Almanzore, e començó de llorare.

>Esto es lo que Francisco de Salinas llamaba duo membra quo rundam versuum ad aequalitatem reducere, caso que igual se podin presentar en el primer miembro que en el segundo, independientemente de la rima, aunque ésta haya influido después para que los copistas é impresores conservason las ees en fin do verso y no en el medio.

lado» (es decir, mal limado), y preferían los que Alonso de Fuentes llamaba «consonantes de capa y sayo». A fines de aquella centuria los poetas artísticos vienen à imitar por gala lo que antes parecia descuido, y nace la nueva forma del romance lírico, con absoluta proscripción de los consonantes. Fijóse definitivamente la ley de la rima imperfecta, y à las antiguas, que ya eran bastante variadas, se anadieron otras nuevas,

difficiles y peregrinas.

Nada más aventurado que fijar sin riesgo de equivocarse el número de silabas de que constaba nuestro primitivo verso épico. La singular rareza de sus monumentos, y la desgracia de haberse conservado cada uno de ellos en un solo códice muy estragado y de tiempo muy posterior á la composición de los poemas, dificulta sobremanera esta averiguación, y quizá la hace imposible, á lo menos en lo tocante al *Poema del Cid*, á pesar de los ingenicsos esfuerzos que se han hecho para regularizar su versificación, proponiendo enmiendas más ó menos conjeturales. Aun admitidas éstas, quedan muchos versos y hemistiquios irreductibles á ningún sistema.

Hay en el *Poema* algunos versos, comenzando por el primero

De los sos oios I tan fuerte mientre lorando,

que parecen semejantes al decasilabo ó endecasilabo francés, es decir, que pueden partirse en dos mitades, la primera de cinco silabas y la segunda de siete (1). Pero estos versos son excepcionales, aunque los he-

(i) Hay otro decasilabo francés menos frecuente en la poesia épica (se halla, por ejemplo, en el Girart de Rossillon), en que la fórmula métrica aparece invertida, resultando el primer hemistiquio de seis y el segundo de cuatro silabas (según nuestra cuenta, de siete y cínco respectivamento). Pero lo caractaristico en el decasilabo épico francés es el constar siempre do dos miembros desiguales; ley enteramente contraria à la del verso épico castellano. mistiquios de cinco sílabas abundan y también los de nueve.

No hablaremos de ciertas monstruosidades métricas, como una linea de diez y ocho silabas, porque no sabemos hasta qué punto será responsable de ellas el poeta; ni tampoco del caso bastante frecuente de versos cortos, à los cuales parece faltar el primer hemistiquio. Todos estos son accidentes que no dan carácter à la gesta. El verso más común oscila entre los dos tipos de 7 + 7 y 8 + 8, pero con manifiesto predominio del primero:

Tornaba la cabeza | e estábalos catando... Alcándaras vacías | sin pieles é sin mantos...

Atendiendo á la impresión general que el poema deja en el oído, se inclina uno á creer (y es la opinión más corriente) que nuestro rapsoda épico se propuso hacer alejandrinos, aunque no siempre resultasen tales, por culpa suya ó de los juglares que repitieron su canción ó del escriba que la trasladó.

Con ser la copia del Rodrigo todavia peor que la del Poema del Cid, es mucho menos problemática la versificación de este degenerado producto de nuestra epopeya. Los versos de diez y seis silabas dominan con grande exceso, y aún en versos de otra medida se hallan á cada momento hemistiquios de ocho silabas diversamente combinados (8 + 7, 9 + 8, etc). Así como la métrica del Poema del Cid hace el efecto de un mestér de clerecía incipiente, la del Rodrigo deja la impresión de una serie de romances, informes y tosquisimos.

De otros cantares de gesta no tenemos más que las prosificaciones de las Crónicas, y ésta es base muy insegura, aun contando con el apoyo de las asonancias. Pero no hay duda que ya en la primitiva Crónica general abundan los octosilabos, y son ley general en las refundiciones del siglo xIV. El hallazgo de los fragmentos de la gesta de los Infantes de Lara, debido al

Sr. Menéndez Pidal, establece sin violencia ninguna el tránsito de esta segunda fase épica á la de los romances, que tampoco carecen de anomalías métricas (encontrándose, aunque rara vez, hemistiquios de nueve y siete silabas, y aun de más y de menos), pero cuya forma predominante de versos de diez y seis silabas, intercisos, monorrimos, con marcado movimiento trocaico, no puede ser un problema para nadie. Es la forma definitiva de la poesía épica nacional, y en su adopción entró por mucho sin duda la indole de la misma lengua, llegada á un periodo de relativa madurez.

«Los romances viejos narrativos (dice D. Andrés Bello, que en estas y otras materias filológicas fué un verdadero precursor, á quien todavía no se ha hecho cumplida justicia) deben mirarse como fragmentos de composiciones largas, de gestas o poemas históricos y caballerescos, cuya mayor parte ha perecido en la general ruina de nuestras antiguas riquezas poéticas. Efectivamente, aunque presentados como obras inconexas en los remanceros, se buscan y llaman evidentemente unos á otros, desenvolviendo un mismo hilo de historia, de manera que sucede muchas veces acabar un romance anunciando que alguno de los personajes va á decir algo, y empezar el siguiente, sin más introducción, con las palabres mismas que el tal personaje se supone haber proferido. Estos, pues, que ahora se llaman romances distintos, eran parte de un solo romance ó gesta, y de aquí toman el nombre. Por eso, cuanto más antiguos (juzgando de la edad en que se compusieron por el lenguaje), tanto más se asemeja su versificación à la del Cid, ya en lo irregular del ritmo, va en las leyes de la asonancia» (1).

La costumbre de escribir separados los octosílabos fué introducida en los romances de trovadores, y sin

<sup>(</sup>t) Obras completas de D. Andres Bello; volumen 8.º (3.º de Optisculos literarios y críticos), Santiago de Chile, 1885, pág. VII.

duda por influencia lírica, pero la unidad del primitivo verso está atestiguada por los más antiguos tratadistas, así de poética como de música. «El tetrametro que Ilaman los latinos octonario, é nuestros poetas pie de romance, tiene regularmente diez e seis silabas, e Îlamaranlo tetrámetro porque tiene cuatro asientos, octonario porque tiene ocho pies». Asi el Maestro Antonio de Nebrija que en su Arte de la lengua castellana (libro 2.º, cap. VIII) transcribe en líneas largas los dos únicos fragmentos de romances que cita; y de la misma manera lo hacen Luis de Narváez en Los seys libros del Delphin de Música (1538), y Francisco de Salinas en el septimo de su famoso tratado De Música (1577), cuando discurre sobre el modo de reducir á igualdad los dos miembros de algunos versos, entre ellos el octonario (1).

Intuición genial como suya fué la de Jacobo Grimm cuando en 1815 escribía en el prólogo de su Silva de romances viejos: «El género épico, á mi parecer, exige verso luengo... Si por ventura no se hubiera perdido enteramente la música, á cuyo son cantaba antiguamente el pueblo estos romances, acaso hallaría yo en ella la confirmación de lo que he dicho». Grimm había adivinado bien, y los libros de Música del si-

gło xvi le dan la razón.

«El verso largo (dice Milá y Fontanals) es el que nos ofrecen los más antiguos monumentos de la poesía narrativa, y con él queda explicado el más reciente

# Ut apparet in his Hispanicis

Los brazos traigo cansados de los muertos rodear...

ubi posterius membrum aequivalet priori, quoniam unum tempus, quod nune siletur in fine, ab antiquis voce canebatur in hune modum

Los brazos traigo cansados de los muertos rodeare

(Francisci Salinae Burgensis... de Musica libri Septem... Salmanticae. Excudebat Mathias Gastius, 1577, pág. 384. de los romances. Tal como se presenta conviene sobremanera á una poesía primitiva. El verso largo da libertad para formar regulares miembros poéticos, el corte interior una pausa menor que basta para tomar aliento, y el monorrimo pocas ó muchas veces repetido, un medio facilisimo para enlazar el número de lineas que al poeta le convenga y para dar un sello poético á la obra. La misma rima en que se sucedían indiferentemente terminaciones iguales ó semejantes y formada á menudo de inflexiones de verbo ó participio, poco ó ningún esfuerzo costaba» (1).

No han faltado, sin embargo, ilustres é ingeniosos defensores á la teoría de los octosílabos desligados; al revés, ha sido la más corriente hasta nuestros días, y basta citar entre sus patronos los nombres venerables de Huber, Durán y Fernando Wolf, si bien este último, queriendo explicar el fenómeno de la asonancia alternativa, que basta para arruinar su sistema, enunció la singular hipótesis de que los primitivos octosílabos hubieron de ser pareados, antes de transformarse en impares sueltos y pares rimados, tal como

los vemos hoy.

Nacieron estas opiniones de la fabulosa antigüedad que en otro tiempo se asignaba à los romances, y del carácter lírico que gratuitamente se les atribuía; no menos que del hábito de considerarlos aisladamente y sin relación con las gestas, con las crónicas y con todo lo restante de la literatura de los siglos medios. Pero la rigurosa aplicación del método histórico no ha podido menos de disipar tales fantasias, mostrando que los romances son relativamente modernos, y no el germen, sino el desarrollo, ó más bien el residuo de una poesía anterior, y que su forma, lejos de ser primitiva y ruda, corresponde à una elaboración progresiva y lenta del metro épico, que cumpliendo la ley del arte, camina de lo rudo à lo perfecto, de la irregularidad

De la Poesia Heroico-popular, pags. 407 y 400.

silábica del *Poema del Cid* á la equivalencia de miembros rítmicos, que es nota característica del verso de romance.

Ni negamos ni afirmamos la existencia de una poesia lirica popular, que pudiese influir en la predilección que ya la épica del segundo período mostró por el hemistiquio octosilábico. Muy verosímil es que tal poesía existiera, pero hasta ahora ningana prueba se ha alegado de su existencia, ni es necesaria tal hipótesis para explicar y razonar lo que por si mismo se explica sin salir del verso épico. Si de una parte tuviéramos sólo el Poema del Cid y de otra parte sólo los romances, no sería fácil el tránsito entre estos dos puntos extremos de la serie; pero en el intervalo de una à otra poesia está el Rodrigo, están los fragmentos de la segunda Gesta de los Infantes, están las prosificaciones de las crónicas, y en todo ello, no hay que dudarlo, el tipo métrico de 8+8 es el que predomina. ¿Se concibe que si en tiempo de la composición del Mio Cid hubiera existido un verso de tan agradable movimiento trocaico, tan adecuado á la índole de nuestra lengua, tan musical en suma, hubiera preferido su autor para un poema destinado al canto una forma tan irregular, tan barbara y desconcertada como la que emplea? Habria que suponer en él una falta de cido y de tacto artistico que no se compadece bien con la sublime poesía de que su libro está lleno, poesía no solamente heroica, sino delicada también, profundamente humana y digna de admiración en los siglos más cultos. Y no se diga que el autor del Poema imitaba las gestas francesas; en tal caso hubiera imitado la regularidad silábica de sus modelos, y todo el Poema estaria en endecasilabos como el Rollans, ó en alejandrinos perfectamente medidos como el Viaje de Jerusalem. No conocia bastante la poesía francesa para asimilarse sus procedimientos, ni tenia à su disposición un metro nacional fijo y determinado que pudiera apropiarse, porque le hubiera empleado de seguro. Su cido fluctuaba entre

los hemistiquios de siete, de cinco y de nueve sílabas, que había oido á los cantores forasteros, y los de ocho, á los cuales su instinto de versificador español le llevaha.

Es absurdo imaginar que en tiempo alguno coexistiesen los romances y los cantares de gesta como especies poéticas distintas, cultivadas la una por el pueblo y la otra por ingenios más ó menos cultos. Una y otra fueron populares en el sentido que ya se ha explicado: una y otra eran cantadas por los juglares: su materia épica es la misma: sus procedimientos de narración, su carácter de objetividad plástica, idénticos: los más antiguos romances no son más que fragmentos de cantares, y no sólo copian sus argumentos, sino que reproducen sus palabras y hasta sus asonancias. Quién va à admitir de ligero que los poetas artísticos tuviesen una métrica ruda, barbara é inarmónica, y el vulgo, como por instinto divino, otra tan refinada, perfecta y exquisita como los tiempos lo consentian? ¿No nos dice el Marqués de Santillana que todavía en su época los cantares y romances se hacían «sin ningun orden, regla ni concierto?» La hipérbole desdeñosa que hay en estas palabras no es suficiente para que dejemos de reconocer que la poesía épica popular (lo mismo la de los cantares que la de los romances primitivos) el mestér de juglarta, en suma, muy superior en su fondo estético al mestér de clerecía y á las escuelas de trovadores gallegos y castellanos, tuvo que ser notoriamente inferior en las prácticas de versificación, hasta que muy despacio, y acaso por influencia de los mismos *clérigos* y trovadores, pero sobre todo por la vitalidad interna y espontanea del vetusto metro épico, que iba eliminando poco á poco todos los elementos anómalos y discordantes que embarazaban su marcha, surgió triunfante el octonario, para cuya gestación tan ruda y laboriosa como podía esperarso de las inexpertas manos que le trabajaban, fueron menester más de dos siglos.

Si no se admite el origen épico del octosilabo, su aparición resulta inexplicable. Fuera de los cantares de gesta no se encuentran semejantes versos. En la Vida de Santa María Egipcíaca, en el Libro de los tres Reys d'Orient, en el Misterio de los Reyes Magos, en el Romance de Lope de Moros (obras todas en que se revela el influjo transpirenaico), hay pareados de nucve silabas à la francesa, y los hay también de siete, pero sólo por irregularidad ó descuido se encuentra alguno de ocho. En el cantarcillo de tono muy popular que Berceo intercala en su poema *Duelo de la Vir*gen « Vēlat aliama de los judios», la mayor parte de los versos son de nueve ó más silabas. La hipótesis de los pareados octosilabos de Wolf no tiene en la más antigua literatura popular un solo ejemplo que la compruebe, á menos que no se acuda a los refranes, que con frecuencia son octonarios leoninos. Pero un refrán no ha podido desempeñar nunca la función de célula épica: es un rudimento de poesía gnômica; que nace y muere solitario, y no puede agruparse con otros sino artificialmente y por capricho erudito. Aparece desligado siempre, reflejando el carácter fragmentario del saber popular de donde procede. Puede incrustarse en un romance o en un poema, pero no servirle de núcleo. La objetividad narrativa nada tiene que ver con la reflexión incipiente, aunque una y otra pertenezcan al mismo pueblo y usen formas métricas análogas, como nacidas de las entrañas de la misma lengua. Si influencia hubo, lo mismo pudo ser de la épica en el metro de los refranes que viceversa. Y sin escatimar la antigüedad de los segundos, que ya en gran número recogió el Marqués de Santillana de boca de las viejas que los decian trás el huego, todavia tienen abolengo más remoto que estas pacificas y domésticas sentencias los cantos belicosos de los juglares. Precisamente por haber hecho éstos tan popular el metro, se aplicó hasta á los epitafios, por ejemplo, el de Santa Oria, publicado por Sánchez al fin de las poesias de Berceo: So esta piedra que vodes—yace el cuerpo de Santa Oria, E el de su madre Amunna—fembra de buena memoria: Fueron de grant abstinencia—en esta vida transitoria, Por que son con los ángeles—las sus ânimas en gloria (!).

Es muy probable que la continua audición de la poesía juglaresca por los ingenios de clerecía (que á veces tomaron argumentos de ella, como el de Fernán González) fuese acostumbrando su cido á la cadencia octosilábica, hasta el punto de mezclar frecuentemente versos de diez y seis silabas con los de catorce. Berceo es el único que no lo hace jamás, y sus poesías pueden presentarse para su tiempo como un dechado de perfección silabica. Pero otros poetas muy posteriores y muy aventajados à él en todo lo demás, no tienen semejantes escrupulos. El Arcipreste de Hita y el Canciller Avala construyen intencionalmente estancias enteras de versos octonarios monorrimos, dando con ellas muy precioso testimonio de que el tal verso era indiviso, tan indiviso como el alejandrino, cuyos dominios invade. Así en el Arcipreste:

Fablar con mujer en plaza—es cosa muy descobierta, À veses mal perro atado—tras mala puerta abierta; Bueno es jugar fermoso—echar alguna cobierta; À do es logar seguro—es bien fablar cosa cierta. (Conla 556.)

Ay Dios cuán fermosa viene—doña Endrina por la piazu! ¡Qué talle, qué donayre,—qué alto cuello de garça! ¡Qué cabellos, qué boquilla,—qué color, qué buen andança! Con saetas de amor fyere—quando los sus ojos alça.

(Conla 653.)

El Canciller usa de la misma mezcla en su Rimado de Palacio; por ejemplo:

(1) Puede citarse también el epitafio del alguacil de Toledo Fernán Gudiel (publicado en facsimile en la *Paleographia* de Terreros, lám. 6), pero es composición muy informe, tanto en el número de silabas como en lo irregular de las rimas.

Tomo XI.

Si quisieres parar mientes—como pecan los doctores, Magüer han mucha sciencia—todos caen en errores, Cá en el dinero tiencn—todos sus finos amores.

Y en unos que llama versetes de antiguo rimar insertos en el Cancionero de Baena (núm. 518):

Desirte he una cosa—de que tengo grande espanto: Los juysios de Dios alto—¿quién podria saber quanto Son escuros de pensar—niu saber d'ellos un tanto? Quien cuydamos que va mal—después nos paresce sancto.

Pero no se han de confundir estos versetes de antiquo rimar y de origen épico, con otro género de octosilabo, no popular, sino artistico, que existia también en el siglo XIV, que hallamos en la parte lírica de las poesias del Arcipreste de Hita, en las moralidades de El Conde Lucanor, y en el Poema de Alfonso Onceno, si bien en este último pudo haber contacto con el octonario épico (1). Este octosilabo puramente lírico procede de la poesia galaico portuguesa, como las demás combinaciones métricas usadas por les trovadores, y se encuentra ya en las Cantigas del Rey Sabio. Desde muy temprano conoció la forma de las cuartetas encadenadas de rima perfecta. De la contaminación de este ritmo con el octosilabo épico nacieron los romances de trovadores, que por eso se escribieron en líneas cortas; pero no hay medio de confundir ambos géneros

(1) Hay en el Poema de Alfonso XI muchos versos que parecen hemistiquios de romance, pero hay también redondillas compuestas enteramente de octosilabos líricos, de movimiento trocaico mucho más acentuado: por ejemplo, aquélla tan sabida

> El rey moro de Granada Más quisiera la su fin: La su senna muy presciada Entrególa á don Ozmín.

Los versos del *Poema* son rimados, pues aunque hay muchos asonantes y rimas falsas, casi todas pueden corregirse loyendo los finales en gallego, lengua en que parece haber sido compuesto primitivamente el *Poema*.

de verso, aunque uno y otro tengan ocho silabas, y un movimiento trocaico muy parecido. Los dos hemistiquios del pie de romance no gozan de existencia individual: el impar suelto reclama forzosamente el par rimado: donde cae el asonante hay que hacer siempre una pausa mayor que la que se hace entre los dos octosilabos impar y par. A ningún versificador primitivo pado ocurrírsele el refinamiento de dejar sueltos los octosilabos impares. Por el contrario, el octosilabo lírico es un verso integro, que puede combinarse de mil modos, pero que nunca aparece suelto dentro de un receida político (1)

período poético (1).

De haber confundido estas dos especies de octosilabos nació el error de Wolf, que como gran conocedor de la poesía tradicional de todos tiempos y naciones, no podía admitir que fuese primitiva la forma actual del romance, con la asonancia alterna, pero al mismo tiempo no quería renunciar á los versos cortos. inherentes según él al Lai ó Canción popular. ¡Cuánto más natural hubiera sido derivarlos de aquellas «líneas ritmicas, es decir, falsos versos, no métricos ni isocrónicos, ligados por rimas á menudo imperfectas y las más veces agudas, formando series monorrimas», de que el mismo Wolf habla en su fundamental tratado Ueber die Lais, Sequenzen und Leiche! (1841). Alli reconoce que la ejecución musical ejerció decisiva influencia sobre estas lineas (que para el caso nuestro son las del Poema del Cid, y los más antiguos cantares), determinando la distribución en miembros simétricos y la relación de los sonidos, que fué diversa

<sup>(1)</sup> Las escuelas de trovadores desdeñaron siempre la asonancia como cosa trivial y baladi. Los provenzales la llamaban sonansa borda, en contraposición à la sonansa leyal ó legitima. «Sonansa borda (dicen las Leys d'Amors, ed. Molinier, I, 152), reproam del tot, jaciaysso que tot jorn uza hom d'aquesta sonansa borda en mandelus; de las quals no curam quar d'aquelas non vin ni »trobar non podem cert actor; so es a dire que no sabem don procezismon i qui las fa».

según que predominó en las lenguas el consonantismo ó el vocalismo.

Ni Wolf ni Huber llegaron à explicar jamás (ni por el camino que llevaban era posible) el fenómeno de la asonancia intermitente; y aun el segundo en su ingeniosa tesis De primitiva cantilenarum epicarum (vulgo «romances») apud Hispanos forma (1844) complicó inútilmente la cuestión suponiendo que los juglares, al reducir à versos de ocho silabas los alejandrinos, demasiado artificiosos y solemnes para el oido del pueblo, no se cuidaron de restituir la asonancia à los versos impares. ¿Pero cuándo la habían tenido? ¿No es enteramente gratuito el suponerlo? ¡Cuánto más natural es admitir que el primitivo y rudísimo verso épico oscilaba entre el movimiento yámbico y el trocaico, y que por fin fué éste el que prevaleció como más grato al oido nacional!

Además de la forma común de hemistiquios octosilábicos, ha tenido el romance algunas otras en que no nos detendremos, bien por su escasa importancia, bien por ser casi todas bastante modernas. El romance con estribillo se encuentra ya en tiempo de los Reyes Católicos, en la canción de Alhama y en la de la muerte del Príncipe D. Juan, á las cuales puede añadirse un fragmento lírico inspirado por uno de los romances de Lanzarote:

De velar vien la niña, De velar venía. Digas tú, el hermitaño—así Dios to dé alegría, Si has visto por aquí pasar—la cosa que mas quería... De velar venía, etc.

No puede dudarse que este género de romances procede de la tradición lírica. Combinaciones semejantes abundan en el Cancionero gallego del Vaticano, en cuyas poesías semipopulares es frecuentísimo el uso del estribillo.

Con estribillo también, pero formando un monorrimo interno de que acaso no pueda citarse otro ejemplo en la antigua poesía castellana, aparece una linda canción que Lope de Vega transcribe en su comedia El villano en su rincón, y que no debe de ser invención suya, sino fragmento de poesía popular como tantos otros que se hallan en su teatro:

```
Doja las avellanicas, moro-que yo me las varearé,
Tres ó cuatro en un pimpollo—que yo, etc.
Al agua de Dinadamar—que yo, etc.
Allí estaba una cristiana, --....
El moro llegó á ayudarla—....
Y respondiole enojada: -....
Era el árbol tan famoso-....
Que las ramas eran de ore, -\dots.
De plata tenia el tronco—....
Hojas que lo cubren todo, - . . . . .
Eran de rubies rojos, --....
Puso el moro en él los ojos,—....
Quisiera gozarle solo, --....
Mas díjole con encjo:
Deja las avellanicas, moro — . . . . .
Tres y cuatro en un pimpello-....
```

El famoso romance asturiano de «El galán de esta villa» que sirve para acompañar la danza prima, presenta un ejemplo, singular según creemos, de asonantes encadenados, es decir, de romance doble; pero no parece que su letra sea muy antigua:

¡Ay! un galán de esta villa, ¡Ay! un galán de esta casa, ¡Ay! diga lo que él quería, ¡Ay! diga lo que él buscaba...

La asonancia y el sistema general de los romances han sido aplicadas también à los versos de siete, seis y cinco sílabas. Los primeros son inusitados en la poesía popular, por lo cual no puede creerse que hayan nacido del antiguo metro de clerecía, abandonado desde los días del Canciller Ayala. En los romancillos eptasilábicos de nuestros poetas del siglo XVII ha de verse la influencia del septenario italiano, y en alguno como

Villegas la deliberada imitación del metro de las odas griegas que corren con el nombre de Anacreonte. Tampoco de los pentasilabos puede negarse que nacieran

por imitación directa del adónico.

En cambio los de seis sílabas son bastante familiares à la poesía popular (1). En este metro están compuestos los graciosos y apacibles romances asturianos de Don Bueso y los muy interesantes de Las tres cautivas y de Don Pedro, recogidos en la Extremadura Baja. Es también el metro habitual de las marzas montañesas, y fué en el siglo xv el de las endechas ó cantos fúnebres, como el de Los Comendadores de Córdoba, que debe ser de muy poco posterior à 1448, fecha del suceso que relata. Esta rara composición está en series monorrimas de cuatro versos, seguido de otro que consuena con el estribillo, de esta manera:

«¡Los Comendadores,—por mi mal os vi! Yo vi á vosotros,—vosotros á mí!» Al comienzo malo—de mis amores Convidó Fernando—los Comendadores A buenas gallinas—capones mejores. Púsome á la mesa—con los señores: Jorje nunca tira—los ojos de mí. «¡Los Comendadores,—por mi mal os vi!...

Los primeros hemistiquios tienen en general seis silabas, pero entre los segundos hay muchos de cinco. Estos dominan, por el contrario, en otras endechas que

(1) Los hay ya en el fragmento del Cancionero del Vaticano (núm. 466), que lleva el nombre de Ayras Nunes Clérigo, y parece haber pertenecido à una canción de gesta. Son seis grupos monorrimos, de tres versos cada uno, ninguno de ellos con la medida de 8 + 8. Los hemistiquios son unas veces de seis silabas, otras de siete, y en el movimiento general del periodo poético se percibe la influencia del endecasilabo épico francés:

Desfiar enviarom--ora de Tudela Filhos de Dom Fernando-d' el rei de Castela; E disse el rei logo:--Hide alá Dom Vela...

La combinación de 7 + 6 es la predominante.

en la isla de Lanzarote se cantaron por los años de 1443 á la muerte del sevillano Guillén Peraza, y constan de tres series asonantadas, la primera de seis versos, las otras dos de tres:

> Llorad las damas,—si Dios os vala. Guillén Peraza—quedó en la Palma, La flor marchita—de la su cara. No eres palma,—eres retama, Eres ciprés—de triste rama, Eres desdicha,—desdicha mala...

Finalmente, en época que no podemos puntualizar, pero seguramente no anterior al último tercio del siglo XVII, tuvieron algunos poetas cultos la idea de aplicar el asonante al endecasilabo, que para nada le necesita y hasta sin la rima puede pasarse. Hizo fortuna esta invención entre los versificadores de la prosaica centuria décimacetava, y llegó a ser el metro obligado de las tragedias clásicas. Al mérito no vulgar de algunas de éstas (tales como la Raquel, de Huerta, y el Pelayo, de Quintana), y sobre todo á la circunstancia de haberle empleado el Duque de Rivas en su poema El Moro Expósito, que fué la primera obra importante del romanticismo español, ha debido este metro un favor que á la verdad no merecia, porque reune los inconvenientes de la rima perfecta y del verso suelto, sin ninguna de sus respectivas ventajas.

Volviendo ahora al punto de partida, de que un tanto nos han alejado estas digresiones, conviene investigar cuál pudo ser el origen de la forma métrica de los romances, considerando, no solamente el número de silabas, sino también la serie monorrima y la asonancia. Comenzaré por ésta para proceder con más

claridad.

Una preocupación muy corriente hasta nuestros días, y arraigada en los mismos textos oficiales, ha hecho creer á los españoles y á muchos extranjeros que el asonante era gala y primor exclusivo de la lengua cas-

tellana. Es cierto que hoy sólo tiene uso literario en la poesia de los tres romances peninsulares, y aun en portugués se cultiva muy poco. Los extranjeros no le perciben, à no ser por reflexion y estudio, sin excluir à los mismos italianos, cuya fonética linda tanto con la nuestra aunque en su lengua sea más rápido el tránsito de una vocal á otra. Pero ha sido menester un desconocimiento total de la literatura latina y francesa de los tiempos medios para creer que en aquellos remotos siglos aconteciera lo mismo. Y lo más singular es que los mismos eruditos franceses tardaron, por falta de hábito, en reconocer la asonancia en sus canciones de gesta. El mérito de haber fijado la atención en ella antes del mismo Raynouard, cuyo artículo sobre esta materia es de 1833, corresponde al ilustre humanista hispano-americano D. Andrés Bello, que ya en 1827 notó el uso antiguo de la rima asonante en la latinidad eclesiástica y en los poemas franceses, citando como ejemplo de lo primero la Vida de la Condesa Matilde, escrita por el monje de Canosa Donizon en el siglo XII, y como muestra de lo segundo el Viaje de Carlomagno á Jerusalén, que pertenece al mismo siglo, según la opinión más probable. La primera de estas obras, que es muy larga, está compuesta en exámetros, con asonancia en todos los hemistiquios, de esta manera:

> Auxilio Petri jam camina plurima fect, Paule, doce mentem nostram nunc plura referre, Quae doceant pocnas mentes tolerare serenas. Pascere pastor oves Domini paschalis amore Assidue curans comitissam maxime supra, Saepe recordatam Christi memorabat ad aram.

Con ser tan continuo y tan visible el artificio, no habían reparado en él ni Leibnitz ni Muratori en sus respectivas ediciones de esta *Vida*, lo cual es insigne prueba del olvido en que los más sabios tenían la no-

ción del asonante, sólo perceptible ya para nuestro vulgo.

«Otro escritor que usó mucho del asonante (continúa Bello), bien que no con la constante regularidad del historiador de Matilde, fué Gofredo de Viterbo en su Panteón, especie de crónica universal sembrada de pasajes en verso, que parecen intercalarse para alivio de la memoria. El poeta no se ciñe á determinado número, especie ni orden de rimas, pero son tan frecuentes las asonancias, que no pueden deberse al acaso».

Remontándose en la corriente de los tiempos, encontró Bello otras composiciones menos extensas, pero en que abundan las asonancias, aunque no estén sometidas á un sistema tan regular como en el biógrafo de la Condesa Matilde. Baste citar la memorable prosa de San Pedro Damiano (siglo XI), que comienza Ad perennis vitae fontem (1). La mayor parte de los versos de este himno asuenan entre sí; la asonancia es á menudo de tres vocales y la acompaña la consonancia monosilaba, esto sin contar con las asonancias interiores, que son frecuentes:

Ad perennis vitae fontem mens sitivit arida, Claustra carnis praesto frangi clausa quaerit anima, Gliscit, ambit, eluctatur, exsul frui patria! Dum pressuris ac aerumnis se gemit obnoxiam, Quam amissit, cum deliquit, contemplatar gloriam; Praesens malum auget boni perditi memoriam...

El ejemplo más antiguo de los que Bello trae es el ritmo de San Columbano, fundador del Monasterio de Bobio (fines del siglo VI ó principios del VII).

«En este ritmo se observan constantemente unidas la consonancia monosílaba con la asonancia, es decir, que los dos finales de cada dístico presentan dos vocales semejantes, y también lo son la articulación ó articulaciones finales, si las hay, v. gr.:

(1) Crestomatia de Du-Móril, I, 131.

Totum humanum genus ortu utitur pari, Et de simili vita fine cadit aequali... Quotidie decrescit vita praesens quam amant, Indeficienter manet sibi poena quam parant... Cogitare convenit te haec cuncta, amice, Absit tibi amare hujus formulam vilae...

No ha de confundirse, como han hecho algunos eruditos, la asonancia con otro artificio rítmico muy usado en la latinidad eclesiástica, es decir, con el consonante monosilabo ó átono, que consiste únicamente en la repetición de la última vocal ó diptongo. En esta especie de consonancia, que lo es para los ojos, más bien que para el oido, se compuso, por ejemplo, la canción de los defensores de Módena contra los húngaros, en el año 924:

O tu, qui servas armis ista moenia,
Noli dormire, moneo, sed vigila.
Donm Hector vigil extitit in Troia,
Non cam cepit fraudulenta Graecia.
Prima quiete, dormiente Troia
Laxavit Sinon fallax claustra perfida,
Per funem lapsa occultata agmina
Invadunt urbem et incendunt Pergama... (1)

Este género de consonancia es seguramente el más antiguo de todos: precedió á la rima y al asonante, y se encuentra ya en el siglo III en la más antigua de las poesías de la Iglesia Latina, en las Instructiones de Commodiano de Gaza adversus gentium Deos. En el octavo de los acrósticos de que se compone esta obra, escrita en una especie de hexámetros bárbaros y populares, los versos terminan constantemente en o.

Por la rudeza de su estilo y versificación Commodiano, aunque tan antiguo, puede ser considerado como un poeta vulgar; y no sirve de norma para juzgar de lo que fue la poesía latino-eclesiástica de los primeros siglos. Esta poesía era métrica casi siempre

(1) Du-Méril, I, 168.

- y tan observadora de la cantidad como lo consentía el estado decadente de la lengua (1). Sólo en alguna composición especial y que de un modo muy inmediato se dirigia á la inteligencia del vulgo, solía infringirse esta ley. Tal acontece, por ejemplo, en el salmo abecedario de San Agustín contra los Donatistas, escrito, como el mismo Santo dice, para que lo cantasen los imperitos y los idiotas (2). Está en trocaicos octo-
- El patriarca de los himnógrafos de la Iglesia Latina parece haber sido San Hilario de Poitiers, de quien dice San Isidoro (Off. Eccles., I. 6) < hymnorum carmine floruit primus>. Pero no se conoce ningún himno que positivamente pueda tenerse por suyo, y los más antiguos que existen son los llamados ambrosianos, de los cuales sólo cuatro pasan por auténticos del mismo San Ambrosio, es á saber: el Deus creator omnium, el Æterne rerum conditor, el lam surgit hora tertia y el Veni, redemptor gentium. Todos ellos están compuestos en dimetros yámbicos perfectamente medidos. Dice à este propósito Ebert (Literatura de la Edad Media, trad. francesa, I, 196): «La opinión generalmente admitida que pretende que la poesía lírica latinocristiana empieza con poesías en que se prescinde del metro y de la cantidad, es completamente falsa, y sólo sirve para dar una idea arrônea de la historia entera de este género de poesia. La poesia de los himnos, en cuanto à su forma, se remonta directamente à la poesia artistica de la antigüedad pagana. El yambo no era, en su origen, un metro popular de la poesía latina. Pero en la época de San Ambrosio era, bajo la forma de dimetro, un metro à la moda en la literatura. El carácter artístico de los himnos de San Ambrosio se manifiesta todavía más en la oposición y lucha frecuentes entre el acento de la palabra y el acento ritmico, aun al fin del verso, y sin que muchas veces el ultimo tiempo fuerte (arsis) coincida con un acento secundario.

La métrica es igualmente rigurosa (salvo descuidos ó licencias no mayores que los que pueden notarse en los versificadores gentiles del mismo tiempo), pero mucho más rica y variada, en los himnos del Cathemerinon y del Peristephanon de Prudencio.

Son muy pocos los himnos rítmicos que pueden tenerse por anteriores al siglo VI.

(2) Volens etiam causam Donatistarum ad ipsius humillimi vulgi et omnino imperitorum atque idiotarum pervenire, notitiam,

narios sin observancia de cantidades, pero con el artificio métrico de acabar todos los versos en la misma vocal, habiendo entre estas terminaciones no pocas rimas perfectas y bastantes asonancias, sin que falten algunas interiores que tampoco parecen casuales (1). Esta composición, que nos interesa hasta por el metro enteramente análogo al de nuestros romances, principia de esta manera:

Omnes qui gaudetis de pace — modo verum judicate. Abundantia peccatorum — solet fratres conturbare: Propter hoc, Dominus noster — voluit nos praemonere, Comparans regnum coelorum — reticulo misso in mare, Congreganti multos pisces — omne genus, hinc et inde, Quos quum traxissent ad litus — tunc coeperunt separare, Bonos in vasa miserunt — reliquos malos in mare.

Cada una de las estrofas, que son 20, está precedida, á guisa de estribillo que San Agustín llama hyposalma, del verso Omnes qui gaudetis de pace.

Existiendo tales composiciones populares en la vecina Iglesia Africana, que tantas relaciones tuvo con la nuestra, era natural que inmediatamente pasasen á España, si es que aquí no florecicron al mismo tiempo. Nada más común en el Himnario Latino Visigodo que la repetición deliberada de la última vocal, v. gr.: en el himno De nubentibus:

Epithalamia usque dum reddita, Voce paradica receptant gratiam: Crescite, clamitat, replete aridam; Ornate tori thalama...

et eorum quantum fieri posset per nos, inhaerere memoriae, Psalmum, qui eis cantaretur, per latinas litteras feci (Retract., I, 30). El himno se encuentra en todas las ediciones de las obras del Santo, y también en la crestomatia de Du Méril, I, 120 131.

(1) «Es evidentemente un tetrametro trocaico acatalectico, emancipado de las leyes de la métrica bajo la influencia de la composición musical» (Ebert, I, 272),

Y en el ya citado himno de profectione exercitus:

Victricem tribue, Christe, de hostibus Palmam Christicolis coelitus regibus, Ex totis viribus te redamantibus tota vita et actibus..

Esta práctica engendró, como era natural, gran número de asonancias y consonancias, pero es un procedimiento distinto, y por decirlo así, embrionario, puesto que llevaba en gérmen simultáneamente la rima perfecta y la imperfecta. La repetición exclusiva de la última vocal no acentuada es de efecto tan débil, que el cido apenas la percibe. Instintivamente debió pasarse á la igualdad de vocales y consonantes, ó á la igualdad de las solas vocales, desde la acentuada inclusive. Una y otra cadencia, como gratisimas al oido, triunfaron muy pronto del insipido consonante monosilabo, pero no pueden mirarse como ajenas la una á la otra. Ni la rima es una perfección de la asonancia, ni la asonancia una corrupción ó degeneración de la rima. Juntas nacieron, y juntas las vemos desarrollarse lo mismo en la latinidad eclesiástica, que en la primitiva poesía francesa y castellana. Sólo que la asonancia, como más fácil, sobre todo de la manera que entonces se practicaba, fué la regla general, y la consonancia una excepción, aunque frecuentisima. El valiente poeta que en el primer tercio del siglo XII compuso en versos sáficos el cantar latino del Campeador, usa unas veces el asonante, otras el consonante propiamente dicho, otras el monosilabo, pero en cada estrofa cambia de vocal; y adviértase que esta composición, aunque erudita por la lengua y por el metro (si bien tratado rítmicamente). empieza congregando al pueblo para que venga á escuchar un nuevo canto en loor de su héroe predilecto:

> Eia!... laetando, populi catervae, Campi doctoris hoe carmen audite; Magis qut elus freti estis ope, Cunctl venite. Nobiliori de genere ortus,

Quod in Castella non est illo maius: Hispalis novit et Iberum litus Quis Rodericus.

Hoc fuit primum singulare bellum, Cum adolescens devicit Navarrum: Hinc Campi-doctor dictus est majorum Ore vivorum.

Iam portendebat quid esset facturus, Comitum lites nam superaturus, Regias opes pede calcuturus, Ense capturus (1)...

No creemos que nadie sostenga hoy que las lenguas romances hayan recibido por transmisión directa de su madre la rima ni el asonante. Entre la poesía latinoeclesiástica y la vulgar, no hay verdadera continuidad de ningún género. La una no es heredera de la otra. El principio de la homofonía silábica estaba en la madre, y está en las hijas: sale á la superficie cuando el latin se corrompe, invade los himnos de la Iglesia, invade la prosa llenándola de las figuras llamadas similiter cadens y similiter desinens, pero esta vegetación no es prolifica, sino viciosa. Daña al tronco antiguo y acelera su corrupción, pero no se injerta en el nuevo. La audición de la poesía de los himnos influyó sin duda en las nacientes literaturas, pero de un modo general y vago (2); y en cuanto á los homoioptoton y homoioteleuton, no pasa de ser un capricho erudito el imaginar que estos primores retóricos llegasen á noticia del vulgo y que los imitase en sus barbaros cantares. Hay, sin embargo, en esta opinión una parte de verdad, que se explica por otras leyes más generales.

La rima perfecta ó imperfecta fué un producto espontáneo de la corrupción de la lengua latina, desde que perdida la noción de la cuantidad silábica hubo que compensar esta pérdida con otro género de armonía, menos intima sin duda, y también menos sabia y

<sup>(1)</sup> Du-Méril, II, 308.

<sup>(2)</sup> Tiénese por cierto que los juglares en sus modulaciones procuraban remedar el canto gregoriano.

refinada, pero que tenía la ventaja de ser perceptible hasta para el ínfimo vulgo, á la vez que sonaba grata en los oídos de los doctos, que ya la empleaban de caso deliberado en verso y en prosa. Pero los poemas eclesiásticos, aun los de aspecto más popular, como los ya citados de Commodiano y San Agustín, tienen una regularidad, ora en el número de sílabas, ora en la distribución de las cesuras y acentos, que impiden confundirlos con los productos nativos de la inspiración del vulgo, tal como se manifestó en las lenguas neo-latinas. El fenómeno, sin embargo, era el mismo, aunque se diese en circulos muy diferentes. La transformación del verso fué natural efecto de la transformación de la lengua. No hay que pensar en origenes célticos (1), germánicos ni semiticos. Frustra fit per plura quod potest fieri per pauciora.

(1) No tengo autoridad para admitirlos ni para negarlos, puesto que soy profano en tan dificiles estudios; digo enicamente que no son necesarios para explicar ningún fenómeno de nuestra poesía popular. El conde Nigra, que está reputado por celtista profundo, los defiende con tesón respecto de las canciones de la alta Italia, de la Francia del Norte, y aun de Provenza y Cataluña (?) (à las cuales añade, no sé por qué, los romances portugueses, que en su mayor parte están traducidos del castellano, y en castellano se cantan en Asturias y en otras partes), pero los niega redondamente respecto de Castilla y de la Italia meridional. No entraré en una discusión impropia de este lugar, limitándome á apuntar: 1.º, que el ilustre colector de los Cantos Populares del Piamonte afirma, pero no prueba, la supuesta filiación celtica de los cantos piamonteses, franceses y catalanes. -2.0, que es de todo punto caprichosa, y contraria al testimonio de los geógrafos antiguos, la distinción topográfica y étnica que quiere establecer entre lo que lla-ma la España castellana y esa otra España céltica ó celtibérica, en la cual deberian entrar considerables territorios de Castilla la Vieja y del reino de Aragón, donde siempre se ha hablado castellano desde que tal lengua existe.—3.º, que el argumento fundado en el carácter de las asonancias agudas ó graves, que sirve á Nigra de piedra de toque infalible para decidir ex cathedra si un romance

Los rudimentos de la rima estaban en las entrañas de la misma lengua latina, en la composición del periodo oratorio y poético, en la simetría con que al fin de las cláusulas solían colocarse vocablos de la misma especie puestos en inflexiones análogas: unos mismos tiempos del verbo, unos mismos casos de la declinación. De aquí resultaban necesariamente muchas rimas y asonancias, que en los tiempos clásicos eran fortui-

es castellano de origen ó no, nada vale ni significa, por la sencilla razón de que romances de origen indudablemente francés, como La Infantina, tienen asonancias llanas, al paso que nadie negará que sean parto legitimo de la musa castellana una porción de romances históricos de los más viejos y castizos, que tienen asonancias agudas; por ejemplo:

Don Rodrigo, rey de España,—por la su corona honrar...
Las cartas y mensajeros—del rey à Bernaldo van...
Pàrtese el moro Alicante—vispera de San Cebrián...
Rey don Sancho, rey don Sancho.—cuando en Castilla reiné...
Entre dos reyes cristianos—hay muy grande división...
Yo me estando en Valencia—en Valencia la mayor...
De vos, el duque de Arjona,—grandes querellas me dan...
Allá en Granada la rica—instrumentos of tocar...

De intento he multiplicado las citas, tomándolas de los distintos ciclos, de D. Redrígo, de Bernardo del Carpio, de los Infantes de Lara, del Cid, de los históricos sueltos y de los fronterizos, para que se vea lo que queda del ponderado descubrimiento de Nigra: «Quando una romanza Spagnuola, avente canrattere popolare, offre terminazioni ossitone alternate colle parosnitone, si può di regola presumere ch'essa ha un'origine straniera ne che fu importata in Castiglia o dalle provincie Spagnuole di ulinguaggio non Castigliano, o dalla Provenza e Linguadoca o dal uPortogallo. Noi ci facciamo lecito di indicare questo criterio agli ustudiosi che dirigino le loro indagini sui fonti e sulla formazione udel Romanacoro Spagnuolo: (Canti Popolari del Piemonte, pubublicati da Constantino Nigra. Torino, 1888, XXVIII).

¡Medrados saldrán los estudiosos si aplican tal criterio! En castellano tenemos gran número de palabras agudas, y nunca nos ha disonado esta terminación en los versos. Además, en los romances viejos no hay propiamente exitenismo, puesto que las finales agudas se hacen llanas mediante la adición de la e paragógica.

tas, porque el escritor buscaba, no la correspondencia material de las palabras, sino la correspondencia ideológica de los términos; pero que en los tiempos de decadencia se buscaron exprofeso, y fueron un amaneramiento y una plaga. En los versos se hacía sentir todavía más el principio simétrico generador de la rima. El solo hecho de separar el sustantivo del adjetivo, colocándolos respectivamente en la cesura y en el final del verso, ó en dos finales de versos inmediatos, producía gran número de consonancias y asonancias que se encuentran en los mejores poetas de la edad de oro, pero que seguramente ellos no percibian, puesto que no ponían el menor estudio en evitarlas:

Dicit in asternos aspera verba Deos:

(TIBULO.)

Volvitur et plani raptim petit acquora campi.

(LUCRECIO.)

Trahuntque siccas machinae carinas.

Metaque fervidis
Evitata rotis, palmaque nobilis.

Hunc si mobilium turba quiritium...

Aut in umbrosis Heliconis oris ...

(HORACIO.) (1)

(1) Podrian citarse innumerables ejemplos de consonancias perfectas, especialmente verbales. Así estos versos de autor anónimo que trae (licerón en el libro primero de las Cuestiones Tusculanas, y que acaso sean suyos:

Coelum nitescere, arbores frondescere, Vites lactificae pampinis pubescere, Rami baccarum ubertate incurvescere...

o los tan sabidos de Horacio en su Arte Puética:

Non satis est pulchra esse poemata: dulcia sunto, Et quocumque volent animum auditoris agunto.

Pero aun las de sustantivos y adjetivos abundan mucho, ya en homistiquios, ya en finales de versos:

TOMO XI.

El paso de lo fortuito y accidental á lo sistemático y voluntario, tenía que darse por si mismo en cuanto se perdiese la distinción de largos y breves, y comenzase el largo tanteo que condujo à la invención de los ritmos modernos. La antigua simetria oratoria y poética se materializó, por decirlo así, se hize mecánica, dejó de hablar al entendimiento y habló solamente al oido, pero con más pujanza que hasta entonces; dejó de ser correspondencia de ideas y fué mera correspondencia de sonidos idénticos ó aproximados. A veces esta nueva métrica quiso combinarse monstruosamente con la antigua, pero en las lenguas vulgares campeó sola. La facilidad de acumular asonancias verbales dió á la más antigua poesia épica la forma de series monorrimas que, tanto en los textos franceses como en los españoles, tienen indeterminado número de versos. En Garin le Loherain hay una tirada de más de quinientos versos: en la Chanson d'Aspremont, una que no pasa de tres.

Los más antiguos documentos de la poesia francesa, sagrada y profana, la cantilena de Santa Eulalia, la Vida de San Léger, la Canción de San Alejo, la Canción de Rolando, y sin excepción todas las canciones de gesta primitivas, están asonantadas, cargando la asonancia en la última vocal acentuada. Sólo cuando empezaron á escribirse los poemas confiados antes á la mera recitación, es decir, en el siglo XII, fué substituyendo la rima á la asonancia, pero el tránsito hubo de ser lento y laborioso. Antes de llegar á las canciones pura y absolutamente rimadas, como el Aliscans, el Fierabrás, el Guidón, el Macaire, hubo un período de lucha entre la asonancia y la rima, que puede estu-

Cornua velatarum obvertinus antennarum.
(VIRGILIO.)
Nec tibi Thyrrena solvatur funis arena...
(Profescio.)
Quot coelum-stellas tot habet tua Rema medlas.

diarse en el Amis y Amiles, en el Ogier, en la Muerte de Aimerico de Narbona y en otros textos. Gran parte de las canciones antiguas fueron refundidas para acomodarlas al nuevo estilo, pero en las primitivas, y en la que justamente pasa por tipo de todas, en la Chanson de Rollans, no sólo domina la asonancia, sino que se ve que el autor no tenía noción de la rima (1).

A la extrañeza que pueda causar tal noticia, todavía no bastante vulgar en España, contestó ya en 1827 D. Andrés Bello con razones que nada han perdido de su fuerza, á pesar de los adelantos de la filología:

«¡Asonantes en francés! exclamarán sin duda aquellos que, en un momento de irreflexión, imaginen que se trata del francés de nuestros días, que, constando de una multitud de sonidos vocales diferentes, pero cercanos unos a otros, y situados, por decirlo así, en una escala de gradaciones casi imperceptibles, no admite esta manera de ritmo. Pero que la lengua francesa no ha sido siempre como la que hoy se había, es una verdad de primera evidencia; pues habiendo nacido de la latina, es necesario que para llegar á su estado actual haya atravesado muchos siglos de alte-

(1) Como muestra de asonantes franceses copiaremos un trozo cualquiera de la *Canción de Rolando*, por ejemplo, la muerte de Alda (versos 3,705-3,721):

Li Emperere est repairiez d' Espaigne.
E vient ad Ais, à l' meillur sied de France.
Muntet el' palais, es venuz en la sale.
As li venue, Alde, une bele dame.
Co dist à l' Rei: «U est Rollanz li catanies.
Ri me jurat cume sa per à prendre!»
Carles en ad e dulur e pesance,
Pluret des vilz, tiret sa barbe blanche:
«Soer, chere amie, d'hume mort me demandes.
»Jo t' en durrai molt esforciet escange:
«U' est Loewis, mielz ne sai jo qu' en parle
»Il est mis filz e si tiendrat mes marches».
Alde respunt: «Cist moz mei est estranges.
»Ne placet Deu ne ses seinz ne ses Angles
»Après Rollant que jo vive remaigne!»
Pert la culur, chiet as piez Carlemagne,
Sempres est morte. Deus ait merci de l'anme!

ración y bastardeo. Antes que fragilis y gracilis, por ejemplo, se convirtiesen en frêle y grêle, era menester que pasasen por las formas intermedias fraile y graile, pronunciadas como consonantes de nuestra voz baile. Alter no se transformó de un golpe en autre (otr): hubo un tiempo en que los franceses profirieron este diptongo au de la misma manera que lo hacemos en las voces auto y lauro. En suma, la antigua pronunciación francesa no pudo menos de asemejarse mucho á la italiana y castellana, disolviéndose todos los diptongos y profiriéndose las sílabas en, in con los sonidos que se conservan en las demás lenguas derivadas de la latina. Esto es cabalmente lo que vemos en las poesias francesas asonantadas, que son todas anteriores al siglo XIV; y lo vemos tanto más, cuanto más se acercan á los origenes de aquella lengua. Por eso, alterada la pronunciación, cesó el uso del asonante, y aun se hizo necesario retocar muchos de los antiguos poemas asonantados, reduciéndolos á la rima completa, de donde procede la multitud de variantes que encontramos en ellos, según la edad de los códices» (1).

Por supuesto, en las canciones francesas todos los versos están asonantados en la silaba final, y no hay rastro alguno de asonancia alternativa, lo cual es nueva comprobación de la unidad del verso épico, y nuevo argumento contra la hipótesis de los versos cortos que más arriba hemos impugnado.

Siendo tan natural y tan popular la asonancia, debió existir desde que hubo poesía románica, y nadie creerá que los cantores épicos la tomasen directamente de los himnógrafos y versificadores eclesiásticos. Puede deslumbrar á primera vista el especioso argumento de que el Poema de Mio Cid está precedido por el cantar latino

<sup>(1)</sup> Uso antiguo de la rima asonante en la poesta latina de la Edad Media y en la francesa, y observaciones sobre su uso moderno. (En el tomo 6.º de las Obras Completas de D. Andrés Bello, Santiago de Chile, 1883, pág. 233.)

del Campeador, y las gestas francesas por la cantilena de Clotario II, que se remonta nada menos que al siglo vn:

De Chlotherio est canere rege Francorum Qui ivit pugnare in gentem Saxonum, Quam graviter provenisset missis Saxonum, Si non fuisset inclytus Faro de gente Burgundionum (1).

Pero si algo probasen estos textos, que también se han invocado para defender la existencia de las supuestas cantilenas primitivas, probarian todo lo contrario de lo que se pretende; probarían la influencia de la poesía vulgar sobre la erudita; puesto que el fragmento latino del Campeador es el principio de un episodio épico tratado en forma lírica por un poeta culto; y la cantilena de Clotario, de la cual sólo tenemos los primeros y últimos versos, era, según el testimonio del biógrafo de San Faron, que los ha conservado, tomándolos de otro autor más antiguo, una canción plebeya y rústica (carmen publicum juxta rusticitatem) que en su tiempo andaba en boca de todos, y que las mujeres repetian en sus coros (per omnium paene volitabat ora ita canentium, feminaeque choros inde plaudendo componebant). Esta canción, dada la época, no podía estar ni en francés, porque esta lengua no había nacido aún, ni en latín, porque no lo leía ni entendia el vulgo de los Francos. El Carmen rusticum tenía que estar, por consiguiente, o en lengua germánica, como creyó Bartsch, ó en el incipiente romance que se hablara en tiempo de los merovingios, como sostiene Rajna; en una y otra hipótesis los versos que transcribe el hagiografo no son más que una traducción o abreviación, de que ninguna consecuencia puede sacarse en cuanto al metro de la cantilena primitiva.

Hemos visto que la asonancia y el monorrimo fueron

Du Méril, I, 239.

caracteres comunes á la epopeya francesa y á la castellana, aunque hoy solo persisten en nuestros romances. Pero en lo que difieren profundamente una y otra es en los metros que emplean, ya se atienda al verso informe de las dos gestas del Cid, ya al octonario de los romances. El primero contrasta con la regularidad silábica que desde sus comienzos tuvo la versificación francesa, y no corresponde al tipo del decasilabo ó endecasilabo, del alejandrino ni del verso de nueve silabas (para los franceses, de ocho), que son los tres metros narrativos que ellos conocieron. El verso de diez v seis sílabas, ó si se quiere de ocho más ocho (1). es indigena y privativo de España, no se encuentra ni en la poesía francesa ni en la italiana (2). El trocaico de esta última, tan usado en el drama musical, es un metro lírico que hasta en su acentuación difiere del nuestro,

- (1) No es tan indiferente, como parece, la cuestión del nombre, puesto que implica la intención de hacer versos cortos ó largos. La primera la han tenido todos los poetas artisticos que han cultivado el romance como un metro lírico, empezando por los trovadores del siglo XV. Pero el vorso épico es largo de suyo, sin que perjudique á su unidad métrica el estar compuesto de dos hemistiquios iguales, como lo está también el alejandrino del mestér de elerccia, que nadie ha intentado resolver en versos de siete silabas. El caso es exactamente igual.
- (2) Hay que exceptuar algunas canciones populares de la Alta Italia, publicadas por Nigra, pero en estas puede presumirse influjo mediato é inniediato de los romaneos castellanos é catalanes, con los cuales suelen tener comunidad de asunto. Tampoco en Cataluña es autóctono el metro, sino importado de Castilla, en el siglo XVI, pero se aclimató muy pronto y con gran facilidad. Las canciones más antiguas y originales como la del Compte Arnou, tienen hemistiquios de sois y siete sílabas. Existen también monorrimos de nueve sílabas y otras combinaciones. Pero como apuntó discretamente Milà, cel octosilabo, si »no es tan esencial à la frase catalana como à la castellana, en »manera alguna repugna à la primera, existiendo de la época »provenzal algunos versos con el airo y brío de nuestras redon» dillas nacionales». (Obras, t. VI, p. 79).

puesto que lleva un acento obligatorio en la tercera sílaba, al paso que el octosílabo español, mucho más llano y sosegado en su movimiento, se contenta con el de la séptima (1).

La existencia de este metro es un argumento irrefragable del carácter nacional de nuestras canciones históricas y de la ligereza con que han procedido los que le niegan ó desconocen. A nuestros romances y gestas es enteramente aplicable lo que el inmortal Federico Diez escribió de las francesas: «Una poesía que ha producido tantas cosas bellas, privativas y características suyas, tiene derecho á que se la crea capaz de haber encontrado por si misma su forma» (2).

Pero entendámonos bien: no se trata de un caso de generación espontánea. En la prosodia neo-latina no hay un solo tipo que no recuerde el esquema de un verso clásico, y que no tenga con él relaciones históricas, no ya meramente esquemáticas. Claro está que los versos latinos sólo pueden considerarse como funda-

## (1) «En el verso octosilabo de los líricos italianos:

Méco viéni, e ascélta il grato Susurrár del venticello.

cada linea de por sí tiene una simetría que no se puede escapar al cido menos ejercitado, al paso que en el verso octosílabo de los dramáticos españoles:

> En el teatro del mundo Todos son representantes,

no hay más simetria que la que resulta de ocurrir el acento en cada séptima silaba; y, por consiguiente, cada linea de por sí no se distingue de la prosa; de manera que el ritmo se halla solamente comparando una linea con otra (A. Bello, Obras Completas, t. VIII, p. 9, Del ritmo y el metro de los antiguos).

(2) Die epische Poesie der Franzosen, die so schönes und Eigenthümliches geleistet, hat eben darum ein Recht zu verlangen, dass man ihr auch die eigene Findung der Form zufrance (Ueber den epischen Vers, en Altromanische Sprachdenkmale, Bonn, 1816, 73-132. mento de la métrica moderna en cuanto se leen según el ritmo acentual, y prescindiendo de la cuantidad que no sentimos; pero todo el que ha frecuentado la lectura de los poetas antiguos, sabe que hay muchos versos que aun leidos á nuestro modo producen impresión gratísima en el oído, al paso que en otros no percibimos armonía ninguna, si bien métricamente tengan el mismo valor. Acontece, además, que dos metros latinos, muy disimiles en su composición, como el sáfico y el senario yámbico, por ejemplo, han podido servir de tipo á un mismo verso vulgar, el decasilabo ó endecasilabo en sus dos formas, francesa é italiana.

Pero como la poesía latino-bárbara y la poesía de las lenguas romances, rítmicas una y otra, fundadas en el número de silabas y en el acento, han podido nacer de un sistema métrico, cuyo principio esencial era la compensación de las silabas largas con las breves? ¿No parece más sencillo derivarlas do los cantares de la plebe romana, de la poesía vulgar y rítmica, que sabemos, que existía como existía la lengua romana rústica? Hay mucho de verdad en esta opinión, pero no tanto que invalide enteramente la contraria; porque no consta que en ningún período de la literatura clásica existiese un divorcio completo entre la métrica vulgar y la erudita. No hay para qué remontarse à los versos saliares y saturnios, cuya medida es tan vaga y tan incierta, que cada filólogo la entiende y explica á su manera, unos por el acento, otros por la cuantidad. Ni tampoco hemos de pensar en el ritmo de los poetas cómicos, que por su misma libertad y desenfado nos suena como prosa, y es lo más contrario que puede imaginarse al número fijo de silabas y á la monotona cadencia de la poesía latinoeclesiastica.

Más próximos á las formas vulgares son sin duda los cantos de escarnio que la soldadesca romana entonaba detrás del carro de los triunfadores, como el tan sabido de Julio César «Gallias Caeser subegit, Nicomedes Caesarem», y otras muestras de poesía satírica que trae Suetonio en sus Vidas de los Césares; pero estos versos no tienen sólo un general movimiento trocaico como los análogos de nuestra lengua, sino que están bien medidos y cumplen las leyes del tetrámetro trocaico cataléctico. Son, por consiguiente, versos métricos todavía, pero tan fuertemente acentuados, que pue-

den pasar por ritmicos.

Creer que de la métrica antigua nada pasó á la moderna seria un error muy grave, puesto que aquélla no estaba limitada á la distinción del valor cuantitativo de las silabas. La importancia del acento no se había ocultado de ningún modo á los versificadores clásicos. que gustaban de hacerle coincidir con el ictus ó arsis, especialmente en los finales de verso y de hemistiquio (1), siendo ésta la principal razón de la agradable cadencia que para nosotros conservan muchos versos latinos, y que rara vez sentimos en los griegos, donde es frecuentisimo el conflicto entre el acento de la palabra y la arsis métrica. Lo que era secundario para los antiguos fué capital para los modernos. Así, el senario yámbico de la baja latinidad terminó constantemente en esdrújulo, convirtiéndose en regla invariable lo que era ya práctica común en los poetas del buen tiempo. Así, el yámbico tetrámetro cataléctico fué dividido sistemáticamente por una cesura en dos hemistiquios, el primero de ocho silabas, terminado forzosamente en dicción esdrújula, y el segundo de siete, cargando el acento en la penúltima.

En suma, el nuevo ritmo conservó en gran parte las cesuras y acentos del metro antiguo, pero dándoles

<sup>. (1)</sup> Sabido es que los antiguos dividian las clausulas poéticas eu arsis y tesis, esto es elevación y depresión de la voz, según la definición de Mario Victorino: Hem arsis est elatio temporis, soni, vocis: thesis depositio et quaedam contractio syllabarum. A esta elevación ó depresión de la voz acompañaba la mano ó el pie marcando el compaña.

una fijeza y regularidad que antes no tenían, y reduciendo cada metro á número determinado de silabas, como era forzoso en un sistema donde no podía haber otra comensuración de tiempos, puesto que todas las silabas habían llegado á ser iguales.

Hubo mucho de inconsciente en todos estos procedimientos, y si en los himnógrafos latinos puede admitirse mayor dosis de reflexión y cálculo, en los cantores épicos todo, ó casi todo, debió ser obra del instinto musical operando sobre un material lingüístico nuevo, é imitando de una manera vaga y ruda ciertos ritmos latinos de los más usados en la poesía litúrgica. Y no parezca demasiado culta y erudita esta filiación, pues entre los graves errores que sobre la poesia popular ha hecho nacer el ambiguo nombre que lleva, no es el menor el suponer una especie de abismo entre doctos y vulgares, entre clérigos y laicos, como si las formas de la versificación popular fuesen independientes de la versificación literaria, como si el arte de los versos no respondiese en toda lengua á condiciones prosódicas que son inherentes á la lengua misma é inseparables de sus origenes. «Imaginese lo que se quiera respecto de las literaturas de primera formación (dice a este propósito un excelente crítico italiano), nadie puede creer que la edad media latina fuese capaz de ningún género de creación ex nihilo. En aquella edad de decadencia, pero no de absoluta barbarie, la tradición latina, si bien empobrecida y bastardeada, era siempre el foco luminoso al cual se volvian todos los ojos. Basta pensar en la eficacia que debia tener la liturgia. Eran ciertemente los clérigos los que componían los versos latinos; pero ¿en la iglesia no estaba el pueblo? ano salía de alli con ciertas melodias y ciertos ritmos en el oido? ano las acompañaba con su propia voz en latín ó en lengua vulgar? ¿Hubo por ventura ningún tiempo en que la religión y

el clero dominasen más todas las manifestaciones de la vida? El que poseía alguna aptitud poética, no tenia enteramente virgen su sentimiento rítmico, sino educado en algo preexistente. Los mismos juglares habían pasado más ó menos por esta disciplina. El espíritu laico y romancesco se emancipaba luego á su modo, pero el punto de partida era común» (1).

Prescindiendo de la génesis de los demás versos modernos, y concretándonos á nuestro octonario ó pie de romance, creemos que pocos tienen un origen tan claro, y la verdad es que en este punto hay poca divergencia entre los autores (2). Nadie piensa ya en el dimetro yámbico, tan frecuente en los himnos de la Iglesia, ora sea métrico como en San Ambrosio y en Prudencio, ora rítmico y con acento forzoso en la antepenúltima. Porque el dimetro yámbico, en cualquiera de sus formas, lo que engendra es el verso de siete silabas:

Arbor decóra et fúlgida, Ornata régia púrpora. Salvète, flóres Martyrum Quos lúcis ipso in limine...

(1) F. d' Ovidio, Sull' origine dei verei italiani. (En el Giornale Storico della Letteratura Italiana, XXXII, 22). Excelente y luminoso estudio, de lo mejor que conozco sobre la materia.

(2) Da por inconcusa esta derivación Francisco d' Ovidio en el recientísimo estudio que acabamos de citar, aunque sin establecer la distinción que considero necesaria entre el octosilabo lirico y el épico. Entre nosotros defendieron la misma teoría con mucha elegancia y doctrina los hermanos Fernández-Guerra (discursos leidos ante la Real Academia Española en 1878). Milá y Fontanals paroce admitirla en las Observaciones sobre la poesta popular escritas en 1858 (Obras completas, t. VI, p. 25). Y no puede decirso que la rechace en la Poesta Heroica-Popular (1874), aunque concede mucha mayor importancia á la espontaneidad del verso épico, cuando dice: «Los trocaicos latinos, especialmente el tetuámetro catalecto, hubieron de infinir inmediatamente en la poesia lirica, y mediatamente en el romance» (p. 408). Esta influencia mediata, ó si se quiere vaga é indirecta, es la única que admitimos.

Y si se transporta el acento á la última silaba, more gallico, como solia hacerse en el canto, resultará el verso de nueve silabas, tan copioso en la poesía francesa, tan claudicante en la nuestra:

Arbor decora et fulgidá, Ornata regia purpurá... Psallentis audit insupér Praedulce carmen martyrís...

El tipo del romance tiene que ser un ritmo trocaico, es decir, un ritmo en que el acento carga en las sílabas impares, y da por resultado un verso de número par de silabas. Tales ritmos son muy antiguos en
latín, y prescindiendo del verso de los poetas cómicos,
que por su especial carácter nada tiene que hacer
aquí, basta recordar los cantos de los soldados romanos, que son métricos todavía, pero que presentan ya
fuertemente marcadas la cesura entre los dos hemistiquios y la pausa final, de este modo:

Ecce Caesar nunc triumphat — qui subegit Gallias, Nicomedes non triumphat — qui subegit Caesarem;

Brutus, quia Reges ejecit — consul primus factus est; Hic, quia consules ejecit — Rex postremo factus est;

los del Pervigilium Veneris, tan admirablemente parafraseados en castellano por D. Juan Valera:

Cras amet qui nunquam amavit— quique amavit cras amet

Vere concordant amores — vere nubunt alites

Cras amorum copulatrix — inter umbras arborum

Implicat casas virentes — de flagello myrteo,

Cras Dione jura dicit — fulta sublimi throno;

los atribuídos á Julio Floro (1) y para buscar algún ejemplo dentro de casa, los tetrámetros trocaicos de una de las inscripciones votivas del templo de Diana en León:

Donat hac pelli, Diana — Tullius te Maximus Rector Aeneadum, Gemella — legio, quis est septima, Ipse quam detraxit urso — laude opima praeditus (2).

En manos de los versificadores eclesiásticos el septenario trocaico continúa siendo uno de los metros más populares, y adquiere cada dia más regularidad en su estructura silábica.

Apparebit repentina — dies magna domini.

Ad perennis vitae fontem — mens sitivit arida.

Audi, Christe, tristem fletum—amarumque canticum

y otros innumerables. En el tetrámetro cataléctico, el primer hemistiquio tiene ocho sílabas, y el segundo siete; pero de septenario se convierte en octonario si cargamos el acento en la última sílaba de los hemistiquios pares, como probablemente se hacía al cautarlos. Así en el himno triunfal del emperador Aureliano:

(1) Véanse especialmente los números 213, 214, 215, 218 y 220 de la Antologia de Burmann y Meyer:

Bacche, vitium repertor—plenus adsis vitibus, Effluas dulcem liquorem—comparandum neetari. Omnis mulier intra pectus—celat virus pestilens, Dulce de labris loquuntur—corde vivunt noxio.

Sic Apollo, deinde Liber—sic videtur ignifer. Ambo sunt flammis creati—prosatique ignibus

Consules flunt quotaunis—et novi proconsules: Solus aut rex aut poeta—non quotannis nascitur.

(2) Doctamente ilustrado por el P. Fidel Fita en su Epigrafia Romana de la ciudad de León (1866) 138 y ss. Lee detulit en vez de praeditus en el último verso. Tantum vini habet nemo — quantum sanguinis fudit...

Mille, mille, mille, mille — mille decollavimus.

Si pronunciamos fudit y decollavimús, los hemistiquios son verdaderos octosilabos, el primero grave y

el segundo agudo (1).

Pero en el tetrametro trocaico acataléctico, tan popular como el otro, ni siquiera es preciso hacer esta violencia á la legítima acentuación latina. Á él pertenecen los sabidos versos del Emperador Adriano:

> Ego nolo Florus esse, — ambulare per tabernas, Latitare per popinas, — culices pati rotundos (2).

En él está compuesto el salmo de San Agustin contra los donatistas, y este solo ejemplo, que conocemos ya, nos ahorra cualquier otro:

> Omnes qui gaudetis de pace — modo verum judicate. Abundantia peccatorum — solet fratres conturbare.

Excluyendo, pues, como tipo inmediato el septenario trocaico ó, dicho en términos más clásicos, el tetrámetro trocaico cataléctico, aunque deba tenérsele muy en cuenta, no sólo por la analogía de su ritmo, sino por la muy razonable sospecha de que en la primera edad de

(1) En el pasquin de la estatua de Julio César «Brutus, quia reges ejecit», el segundo hemistiquio suena para nosotros como octosilabo por la naturaleza de la terminación. El cantar infantil que recuerda Horacio «Rex eris si recte facies» es perfecto hemistiquio de romance, y debe de ser muy antiguo. El mismo ritmo se encuentra en una inscripción de Tarragona:

Vive lactus quisque vivis; Vita parvum munus est...

(2) Es notable que estos metros trocaicos estuviesen principalmente de moda entre los versificadores del tiempo del emperador Adriano, que era español, á lo menos de origen. También parece haberlo sido Floro, ora se trate del compendiador de las historias romanas, ora del gramático de Tarragona. nuestra lengua abundasen las terminaciones agudas más que ahora y lo mismo aconteciese en el bajo latín cantado, ya que no en el recitado; queda como esquema indubitable de nuestro verso nacional el tetrámetro trocaico acataléctico, es decir, el octonario trocaico, verso de nobilisima prosapia clásica, puesto que se remonta nada menos que al lírico griego Aleman, que floreció más de 600 años antes de la era vulgar.

Pero al decir que nuestro octosilabo es un hemistiquio de este tetrámetro, no entendemos de ningún modo establecer una derivación directa, ni siquiera respecto de los tetrámetros de la baja latinidad. Creemos, por el contrario, y en el presente estudio hemos procurado demostrar, que la forma de los romances, por vieja que se la suponga, no puede considerarse como primitiva, sino como perfeccion de otra más ruda; y que el verso de diez y seis silabas fué precedido por otro verso épico ó sistema de líneas largas, cuya verdadera métrica es todavía un problema que bien puede llamarse crux ingeniorum. Para que este hórrido y bárbaro metro se convirtiese en octonario, fué menester un trabajo de selección que eliminó los alejandrinos y los endecasilabos de cesura en la quinta; y en esta depuración, es claro que el principal, aunque misterioso agente, fué el genio de la lengua, más inclinada que ninguna de sus hermanas á las combinaciones trocaicas; pero no pudo ser indiferente la existencia de un tipo métrico análogo, sino idéntico, y que había sido empleado en poesías realmente populares, aunque no narrativas, sino líricas. El metro épico no nació del tetrámetro, como en Francia no nació del senario yámbico, pero se regularizó con su ejemplo.

Aqui ponemos término á esta discusión, árida de suyo y que hemos procurado abreviar, acaso con mengua de la claridad que tan difíciles materias exigen. Réstanos, para cerrar este capítulo previo y entrar desembarazadamento en el estudio analítico de los



romances, hacer una clasificación de ellos, no para emular las muy razonadas y magistrales que hicieron Durán, Wolf y Milá, sino con objeto de simplificarlas en lo que cuadra á nuestro especial intento, é indicar las divisiones de nuestro trabajo.

Toda poesía anónima y popular, como son los romances, debe ser clasificada atendiendo á tres criterios: el cronológico, el de materias ó asuntos, y el de las formas artisticas. Si se prescinde de cualquiera de ellos, ó no se los pone en relación, puede incurrirse en graves errores, cayendo en aquel género de pueril y vacio dilettantismo de los que citan romances á troche moche y buscan, por ejemplo, revelaciones sociales y politicas sobre la España de la Edad Media en los productos amanerados y fastidiosos de cualquier ingenio culterano del siglo XVII, que resulta convertido en voz del pueblo por haber tenido la loable modestia de ocultar su nombre. Todavía hay quien cree en la existencia de un fantástico Romancero Español, que el pueblo ha venido creando á través de los tiempos, y cuya primera página debió escribirse inmediatamente después del alzamiento de D. Pelayo en Covadonga, dilatándose luego el género entre acometidas y algaradas (palabras de rigor en tales casos), hasta resultar no sé qué conjunto monstruoso, que muchos hacen profesión de admirar á bulto sin darse cuenta clara de lo que leen y admiran, y del cual otros pretenden sacar una filosofía de la historia, una psicologia popular, un programa politico y muchas otras cosas á cual más profundas y sutiles.

Claro está que los romances no tienen la rigurosa cronología de las escrituras ni de los diplomas, pero son tan de bulto sus diferencias de contenido y de forma, y, por otra parte, está tan averiguada la procedencia de la mayor parte de ellos y el tiempo en que comenzaron á divulgarse, que es inexcusable ya persistir en el método antiguo, aunque tan gran ejemplo como el de Durán lo autorice, y confundir en un mis-

mo libro y bajo un mismo nombre producciones que no tienen de común más que estar en el mismo metro, y ni siquiera tratado y entendido de la misma manera.

Desde 1815, en que Jacobo Grimm, con adivinación certera y genial, distinguió los romances viejos de los que no lo son, uno solo entre los innumerables romanceros publicados en Europa se aprovechó de esta distinción: la *Primavera y Flor* de Wolf, que es de 1856. Y aun en éste penetraron varios romances eruditos y artísticos ó semiartisticos, ya para completar ciclos históricos, ya por tratarse de poesías curiosas y de relativa antigüedad. Con esta misma laxitud hemos procedido nosotros en las adiciones á dicha *Primavera*, pero procurando no traspasar el limite marcado nor Wolf.

Nuestra colección, pues, y nuestro estudio, por consiguiente, se contrae á los romances viejos, entendien-

do por tales:

.º Aquellos cuya existencia en el siglo xv consta

de un modo positivo.

2.º Todos aquellos que impresos en la primera mitad del siglo XVI, ya en el Cancionero General de 1511, ya en el Cancionero de Romances de Amberes, ya en las tres partes de la Silva de Zaragoza, ya en pliegos sueltos góticos, ya en cualquier otro libro, presentan los caracteres de la plena objetividad épica ó del lirismo popular. Sólo por excepción tendremos en cuenta los romanceros publicados después de 1550 (por ejemplo, las Rosas de Timoneda), en cuanto pueden conservar algún vestigio tradicional. Pero esta indulgencia no alcanza á las colecciones puramente artísticas, como el famoso Romancero General de 1604, cuyo estudio queda integramente reservado para la historia de la poesia lirica del siglo XVI.

3.º Los romances que, recogidos modernamente de la tradición oral, en mejor ó peor estado de conservación, pueden considerarse como variantes de los viejos, ó presentan un tipo análogo á ellos. En esta parte

Tomo XI.

hay que proceder con cautela, para no confundir lo popular con lo vulgar, ni tampoco con las reminiscencias literarias que han llegado al pueblo más de lo que

se piensa.

La cronologia especial de cada romance viejo es hoy inasequible y quizá lo será siempre, pero caben muy razonables conjeturas, fundadas no tanto en el estilo, que es bastante uniforme en ellos y que corresponde, no á la época de su composición, sino á la de su divulgación por la escritura ó por la imprenta, cuanto en sus caracteres intrinsecos, en la índole de las asonancias, en la mayor ó menor pureza de los elementos épicos, en el empleo de ciertas fórmulas narrativas, en los pormenores de las costumbres que reflejan, y como criterio más seguro, en la comparación con sus fuentes, es decir, con las gestas, crónicas y demás documentos históricos y poéticos de donde casi todos proceden.

Considerados en general, y por grandes grupos, los más antiguos son los pertenecientes á los ciclos históricos. Con ellos puede competir en antigüedad alguno de los Carolingios, pero la mayor parte pertenecen á una elaboración épica más reciente, á pesar de ciertas rarezas de su lenguaje. Los pocos romances de la Tabla Redonda, son seguramente posteriores, dada la tardía introducción y escasa popularidad de este ciclo en Castilla; y tenemos por los más modernos los novelescos y caballerescos sueltos, con muy pocas excepciones.

Pasando à la división fundada en el contenido de los romances, no encuentro cosa substancial que modificar en la que adoptó Wolf para su Primavera y perfeccionó Milà en su memorable tratado De la poesía heroico-popular castellana. Trataré, pues, sucesivamente, de los romances históricos, de los caballerescos y de los novelescos, distribuyéndolos así según sus principales temas:

I.—Romances históricos:

 a) El Rey D. Rodrigo y la pérdida de España.

- b) Bernardo del Carpio.
- c) El Conde Fernán González y sus sucesores.
- d) Los Infantes de Lara.
- e) El Cid.
- f) Romances históricos varios.
- g) El Rey D. Pedro.
- h) Romances fronterizos.
- II.—Romances del ciclo Carolingio.
- III.—Romances del ciclo bretón.
- IV.—Romances novelescos sueltos.
  - V.--Romances líricos.

Los romances Carolingios se agrupan naturalmente por los personajes á quien se refieren (Montesinos, Gaiferos, Durandarte, etc.); los novelescos por la comunidad de temas ó semejanza de situaciones. Quedan algunos que parecen un libre juego de la fantasía ó una expansión del sentimiento individual, y para éstos reservamos la calificación de líricos, que ha de entenderse en sentido muy lato, puesto que esta poesía nunca pierde del todo su fundamental carácter épico.

Por lo que toca á su estilo, ó digamos á su técnica, casi todos los romances de que vamos á tratar pertenecen á una de las dos categorías que se designan con los nombres no enteramente adecuados de *populares* y juglarescos. Tan populares fueron unos como otros, y los juglares sirvieron de intérpretes à una y otra poesia, puesto que no consta que en Castilla hubiese más clase poética que ellos; pero esta distinción tiene un valor real, en cuanto sirve para deslindar dos épocas diversas (aunque no primitiva ninguna de ellas) de nuestra literatura épica. Los romances llamados por antonomasia populares, parecen y suelen ser fragmentos de antiguas canciones de gesta, rapsodias de una *llíada* sin Homero (como ingeniosamente se ha dicho), y nos subyugan por lo rapido y animado de la narración, no menos que por la absoluta impersonalidad del narrador, el cual, por decirlo así, se confunde con

su asunto. Los romances llamados juglarescos, que tanto abundan en el ciclo Carolingio, y que hasta por la extensión material se distinguen de los otros, difieren todavia más en el modo de la narración, que suele degenerar en lánguida y palabrera, y tienen ciertos visos de composición artificial, revelando la mano de un versificador más ó menos hábil, que utiliza elementos preexistentes, repite ciertas fórmulas convencionales, ó combina fragmentos de diversas canciones. En algunos de ellos, hasta consta el nombre de su autor ó refundidor.

Algunos romances eruditos y artísticos ó semi-artísticos, que tuvieron cebida en la *Primavera* por las razones ya dichas, no son tantos ni tales que exijan clasificación especial.

Tal es el plan que me he propuesto en este trabajo, plan que poco difiere, como se ve, del que trazó en su libro clásico sobre esta materia el Dr. Milá y Fontanals, mi venerado maestro, de quien puedo decir, repitiendo las palabras de Stacio en loor de Virgilio: «Longe sequor et vestigia semper adoro» (1).

(1) Omito la bibliografía de las colecciones de romances y de los principales libros que de ellos tratan, remitiendo al curioso à los excelentes catàlogos de Durán (Romancero General), à los Studien de Wolf, à la Poesta Heroico-Popular de Milà, y al segundo tomo de esta Primavera, en cuyo apóndice torcero he puesto la descripción de los remanceros más antiguos.

Los ciclos nacionales. -- a) El último rey godo de España.

Los romances relativos á D. Rodrigo y á la pérdida de España, no son muchos ni muy antiguos, pero las tradiciones en que se fundan ofrecen particular interés, tanto por ser uno de los pocos temas históricos en que la influencia árabe prepondera, como por la circunstancia, rara en verdad aunque no única, de haber suministrado elementos á una canción de gesta francesa, invirtiéndose en este caso la relación que generalmente se supone entre nuestra epopeya y la de nuestros vecinos. El estudio profundo y detenido de estas leyendas es materia en que actualmente ejercita su pluma el docto y afortunado colector de los romances asturianos D. Juan Menéndez Pidal, y á juzgar por la primera parte de su trabajo, única hasta ahora publicada (1), creemos que ha de agotar la materia, ofreciendo grandisimas novedades. Como la aparición de tal monografia hará muy pronto inútil este capitulo mío, le abreviaré cuanto pueda, limitándome á las tradiciones que fueron cantadas y atendiendo más á la parte fabulosa que á la histórica, puesto que es imposible reducir à breves páginas lo mucho y bueno que se ha dicho ya sobre la catástrofe de la monarquía visigótica (2), que ha recibido inesperada luz del ha-

<sup>(1)</sup> Leyendas del último rey godo. (En la Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, Diciembre de 1901.)

<sup>(2)</sup> Son libros indispensables sobre este argumento: Dozy, Recherches sur l'histoire et la littérature de l'Espagne pendant le Moyen dye, Leyde, 1831. (Torcera y definitiva edición.)

llazgo y comparación de numerosos textos árabes desconocidos por los antiguos historiadores.

De los tres puntos capitales que abarca la leyenda de D. Rodrigo, uno sólo, el de su penitencia, es seguramente de origen eristiano. Los otros dos (casa ó cueva encantada de Toledo, amores de la Cava) pasaron de las crónicas árabes á las nuestras, lo cual no quiere decir que carezcan de fundamento histórico, pues aqui se trata sólo de la forma escrita ó literaria; ni nos autoriza para negar ó afirmar que semejantes tradiciones ú otras análogas fuesen conocidas en los reinos de Asturias y León, aunque á la verdad ninguno de los cronicones de la Reconquista antes del siglo XII da indicio de ello.

Era natural, en efecto, que los vencedores gustasen de consignar el recuerdo de los hechos de la conquista, y los amplificasen à su sabor, si bien por no haber comenzado à escribir sus historias hasta el siglo IX, no le conservasen mucho más vivo y fresco que los vencidos. Admitese generalmente, siguiendo à Dozy, que las tradiciones, ya fabulosas, ya históricas, sobre la conquista, se dividen en dos grupos: uno de origen oriental, otro de origen español. Contienen las narraciones escritas en Oriente una dosis mucho mayor de

La primera monografia del tomo primero versa sobre la conquista de España por los árabes.

Infuente Alcantara (E.) Ajbar-Machmuá (colección de tradiciones): crónica anónima del siglo XI, dada d luz por primera vez, traducida y anotada... (Es el primer tomo, y hasta la fecha único, de la Colección de obras arábigas de historia y geografía que publica la Real Academia de la Historia.) Madrid, 1867.

Fernández Guerra (D. Aureliano), Caida y ruina del imperio visigotico español. (Madrid, 1883.)

Tailhan (R. P. J... S. J.), L'Anonyme de Cordoue. Chronique rimée des derniers rois de Tolède et de la conquête de l'Espagne par les arabes, éditée et annotée... (Paris, 1885.)

Sanvedra (D. Eduardo), Retudio sobre la invasión de los árabes en España... (Madrid, 1892.)

elementos fantásticos y maravillosos: la historia aparece obscurecida alli por innumerables fábulas, y alterada por el tiempo y la distancia. Al contrario, las tradiciones recogidas entre los musulmanes de España son mucho más sobrias y de carácter más histórico. Pero conviene tener presente, y el mismo Dozy lo nota, que esta distinción no ha de entenderse con todo rigor, pues se da el raro caso de que los musulmanes españoles que viajaron por Siria y Egipto, y oyeron las lecciones de maestros orientales, aceptaron y repitieron sumisamente, por el prestigio de la tradición, todos los cuentos y fábulas que les plugo inculcarles, aun sobre las cosas antiguas de España, en que los discipulos podían estar mejor informados. En Egipto aprendió, por ejemplo, el cordobés Aben-Habib que Muza, como gran astrologo que era, había leido en las estrellas la suerte de España: que un anciano misterieso había anunciado á Tarik: que el conquistador sería uno cuyas señas cuadraban puntualmente con las suyas: y que en sus excursiones por el pais de Tamid (la costa del Atlántico), uno y otro habían encontrado estatuas automáticas que disparaban flechas, fortalezas de cobre defendidas por genios, y diablos encerrados en cofres mágicos por las artes del sabio rey Salomón.

No ha de confundirse con estas absurdas y quiméricas narraciones, aunque algún punto de enlace tenga con ellas, la tradición mucho más histórica de la llamada casa ó cueva encantada de Toledo, que el mismo Aben-Habib fué el primero en consignar en el siguiente importantísimo pasaje, cuya traducción debemos á nuestro docto arabista D. Francisco Codera (1).

(1) Apud Menéndez Pidal (J.) estudio ya citado.

La obra inédita do Abdolmelic-ben-Habib se conserva en la Biblioteca Bodleiana de Oxford, y es, según el testimonio de los que la han examinado, una silva de varia lección, de cuyo contenido puede dar idea el título difuso y pomposo, según costumbre de los orientales:

«Libro del principio de la creación del mundo, de las cosas

«Contónos Abdala ben Vahab por haberlo oído á Alaits ben Çaad, que Muza ben Noseir, cuando conquistó el Andalus, fué en su excursión apoderándose de las ciudades à izquierda y derecha, hasta que llegó á Toledo, que era la Corte. Vió allí una casa llamada de los Reyes, la abrió y encontró en ella veinticinco coronas adornadas con perlas y jacintos, tantas como habian sido los reyes del Andalus; pues siempre que moría de entre ellos un rey, se ponía su corona en esta casa y se escribia en ella el nombre del rey, la edad que tenía cuando murió, y cuánto había permanecido en el reino, y se decía que el número de gobernadores de Alandalus entre los muslimes, desde el día en que fué conquistada hasta aquel en que se destruyese, sería igual al de los reyes axemies que habían gobernado en ella, esto es, veinticinco.

»Al lado de esta casa en que se encontraron las coronas, estaba otra, en la cual había veinticuatro candados, porque siempre que entraba á reinar un monarca ponía en ella un candado, como lo habían hecho sus antecesores, hasta que llegó á ocupar el trono Rodrigo, en cuyo tiempo fué conquistada Alandalus. Pocos dias antes de la conquista, dijo Rodrigo: «¡Por Aláh! No moriré con el disgusto de esta casa, y sin remedio he de abrirla para saber lo que hay dentro de ella». Reuniéronse los cristianos, los sacerdotes y los obispos, y le dijeron: «¿Qué pretendes con abrir

que en él creó Dios, desdo el principio de la creación de los cielos, mares, montes, paraíso é infierno, y de la creación de Adán y Eva; de lo que hubo entre éstos y Eblis (el demonío); de cada uno de los profetas por su orden hasta Mahoma... de cada uno de los califas hasta la conquista de España; del oro, plata, margaritas (perlas), jacintos, esmeraldas y otras riquezas que se encontraron en ella; de lo que de ella se extrajo; de sus reyes y de los gobernadores que intervinieron en ella; de las tradiciones... sobre algunas comarcas... etc.

(Pons y Boigues, Historiadores y Geografos Arábigo-Españoles, Madrid, 1898, pág. 93),

esta casa? Calcula el tesoro que presumes que hay en ella, y eso tómalo de nosotros. No hagas lo que no ha hecho ninguno de tus antecesores, que eran gente de prudencia y saber al obrar como lo hicicron». Mas Rodrigo no se conformó sino con abrirla, impulsado por el destino fatal, y encontró una caja de madera, y en ella figuras de muslimes, llevando como ellos tocas, arcos árabes y caladas espadas, ricas en adornos. Hallaron también en la casa un escrito que decia: «Cuando sea abierta esta casa y se entre en ella, gentes cuya figura y aspecto sea como los que están aquí representados, invadirán este pais, se apoderarán de él y lo vencerán». Y fué la entrada de los muslimes en este mismo año».

En términos casi idénticos consigua la misma levenda (añadiendo el pormenor de la mesa de Salomón. hallada por los árabes en Toledo) otro escritor de mediados del siglo IX, el geógrafo oriental Aben Jordahbeh en su Libro de los caminos y de los reinos (1). La tradición toledana, que oralmente y á través de dos generaciones por lo menos había llegado á Aben Habib (muerto en 853 ó 54 de nuestra era), era ya corriente en todos los países de religión mabometana antes de finalizar aquel siglo. Y lo eran también las historias relativas á la violación de la Cava y á la venganza de D. Julián. Todo ello lo consignó en términos expresos el historiador egipcio Aben-Abdelháquem (murió en 870 ó 71), que ha sido traducido al inglés por Harris Jones (2), y al castellano por Lafuente Alcantara (3). Sus palabras son estas:

«Dominaba en el estrecho que separa el Africa de España un cristiano llamado Julián, señor de Ceuta y

<sup>(1)</sup> En la parte sexta de la Bibliotheca geographorum arabicorum, edidit M. J. Goeje. (Leyde, 1889.)

<sup>(2)</sup> Ibn Abdel Haquem's history of the conquest of Spain... Cottinga, 1858.

<sup>(5)</sup> En los apéndices à su edición del Ajbar Machmud, páginas 208 y 55.

de otra ciudad de España que cae sobre el estrecho y se llama Al-Hadrá (la Verde), cercana á Tánger, y obedecia éste à Rodrigo, señor do España, que residía en Toledo... Había mandado Julián su hija á Rodrigo, señor de España, para su educación; mas el Rey la violó, y sabido esto por Julián, dijo: «El mejor castigo que puedo darle es hacer que los árabes vayan contra él», y mando decir à Táriq, que él le conduciria à España. Táriq estaba entonces en Tremecén, y Muza en Kairván, y aquél contestó à Julián que no se fiaba de él si no le daba rehenes; entonces Julián le mandó sus dos hijas, únicas que tenía. Con esto se aseguró Táriq y salió en dirección à Centa, sobre el estrecho, en busca de Julián, quien se alegró mucho de su venida y le dijo que le conduciria à España. Había en el paso del estrecho un monte llamado hoy Chebel Táriq (Gibraltar), situado entre Ceuta y España; y luego que fué por la tarde, vino Julian con unos barcos y le condujo à este punto, donde se ocultó durante el día; volvió luego por los soldados que habían quedado, y así los fué transportando todos... Julián y los mercaderes que estaban con él quedaron en Algeciras para animar á sus compañeros y á la gente de la ciudad...

»Nos contó Abdor-Rahmen, con referencia á Abd-Allah-ben-Abdo-l-Háquem y á Hixem ben Ishac, que había en España una casa cerrada con muchos cerrojos, y que cada rey le aumentaba uno, hasta que fué Rey aquel en cuyo tiempo eutraron los árabes. Quisieron que hiciese también un cerrojo, como sus predecesores, pero él relusó y dijo que no haría tal cosa hasta ver lo que había en ella. La mandó abrir y encontró las figuras de los árabes con un letrero que decía: «Cuando se abra esta puerta, entrará en este país

lo que aquí se representa»...

»Cuentan algunos que Rodrigo vino en busca de Táriq, que estaba en el monte, y cuando estuvo cerca, salió Táriq á su encuentro. Venía Rodrigo aquel día sobre el trono Real, conducido por dos mulas, con su

corona y todas las ropas y adornos que habían usado sus antepasados. Táriq y sus soldados fueron á su encuentro á pie, porque no tenían caballería, y pelearon desde que salió el sol hasta que se puso, de suerte que creyeron que aquello iba á ser una total destrucción; mas Dios mató á Rodrigo y á los suyos, y los musulmanes quedaron victoriosos. Jamás hubo en el Mogreb batalla más sangrienta que aquélla. Los muslimes no cesaron de matar cristianos en tres días».

Singular interés, aunque no tauta novedad como pudiera creerse por el origen de su autor, que era cuarto nieto del rey Witiza, ofrece el testimonio del historiador del siglo x, Aben-Alcutiva (el hijo de la Goda). Escribió la historia, más como cliente de los Omeyas de Córdobas, que como descendiente de la raza vencida; pero no hay duda que se apoyó en tradiciones orales, fuesen ó no de familia; y lo que dice de la casa de Toledo tiene carácter más histórico que en las restantes narraciones y pone en camino de indagar los verdaderos origenes de esta conseja, puesto que habla de un arca que en aquel cerrado palacio se guardaba, y en la cual estaban depositados los cuatro Evangelios, por los cuales prestaban juramento los Reyes al tiempo de su coronación: costumbre que infringió Rodrigo, ciñéndose por si propio la corona, con gran escándalo y reprobación del pueblo cristiano (1).

Conforme avanzan los tiempos, va arreciando el nublado de las fábulas. En varias compilaciones orientales, y especialmente en el texto del seudo Aben-Cotáiba, traducido al inglés por D. Pascual Gayangos (2) y que Dozy supone compuesto en el siglo XI,

<sup>(1)</sup> El texto de la Crónica de Aben-Alkutiya, acompañado de traducción castellana, está impreso años hace por nuestra Academia de la Historia, pero todavía no es del dominio público. Alguna parte de esta Crónica fué traducida al francés por Cherbonneau, y se halla en el Journal Asiatique (1853).

<sup>(2)</sup> En uno de los apéndices à su traducción inglesa de Al-Makkari, The kistory of the mohammedan dynasties in Spain...

se añaden una porción de detalles estupendos, de los cuales ahora prescindimos, porque no llegaron á penetrar en nuestra historia ni en nuestra poesía épica. Algunas de ellas las conocemos ya por Aben-Habib. El cuento de la ciudad de bronce en Las Mil y una noches y el cuento aljamiado de la ciudad de Alatón, pueden considerarse como el último eco de estas ficciones.

«Las tradiciones verdaderamente españolas (dice Dozy), no contienen nada que se parezca á tales extravagancias. Dotados de un buen sentido admirable y digno de toda alabanza, los árabes de España, á excepción de sus teólogos, no hubieran creido fácilmente en autómatas, en castillos encantados, en genios condenados por sobrenatural poder á gemir encerrados en cajas de metal. Por el contrario, las tradiciones españolas son tan sencillas, tan plausibles, tan poco adornadas de incidentes novelescos ó maravillosos, que merecen, si no confianza absoluta, por lo menos examen serio».

El único libro, sin embargo, en que estas tradiciones aparecen limpias de toda mezcla de superstición egipcia ó persa, es el Ajbar Machmua, compilación anónima del siglo XI, que en nuestros días ha sido publicada y traducida integramente al castellano por D. Emilio Lafuente Alcántara. El anónimo de París (como vulgarmente se le denomina por hallarse en la Biblioteca Nacional de Francia el único manuscrito conocido de esta obra) no menciona la casa encantada de Toledo, pero acepta la tradición del Conde D. Julián y su hija. Su narración es de esta suerte:

«Murió en esto el rey de España, Gaitixa, dejando algunos hijos, entre ellos Obba y Sisberto, que el pueblo no quiso aceptar; y alterado el país, tuvieron á bien elegir y confiar el mando á un infiel llamado Rodrigo,

Translated by Puscual de Gayangos... Londres, 1840. Tomo I. Appendix D.

hombre resuelto y animoso que no era de estirpe real, sino caudillo y caballero. Acostumbraban los grandes señores de España mandar sus hijos, varones y hembras, al palacio real de Toledo, à la sazón fortaleza principal de España y capital del reino, á fin de que estuviesen à las ordenes del Monarca, à quien solo ellos servian. Allí se educaban hasta que, llegados á la edad núbil, el Rey los casaba, proveyéndolos para ello de todo lo necesario. Cuando Rodrigo fué declarado Rey, prendóse de la hija de Julián, y la forzó. Escribiéronle al padre lo ocurrido, y el infiel guardó su reconcor y exclamó: «Por la religión del Mesias, que he de trastornar su reino y he de abrir una fosa bajo sus pies». Mandó en seguida su sumisión á Muza, conferenció con él, le entregó las ciudades puestas bajo su mando, en virtud de un pacto que concertó con ventajosas y seguras condiciones para si y sus compañeros, y habiendole hecho una descripción de España, le estimuló á que procurase su conquista...

»Encontráronse Rodrigo y Táriq... en un lugar llamado el Lago, y pelearon encarnizadamente; mas las alas derecha é izquierda, al mando de Sisberto y Obba, hijos de Galtixa, dieron á huir; y aunque el centro resistió algün tanto, al cabo Rodrigo fué también derrotado, y los muslimes hicieron una gran matanza en los enemigos. Rodrigo desapareció, sin que se supiese lo que le había acontecido, pues los musulmanes encontraron solamente su caballo blanco, con su silla de oro, guarnecida de rubies y esmeraldas, y un manto tejido de oro y bordado de perlas y rubies. El caballo había caído en un lodazal, y el cristiano que había caído con él, al sacar el pie se había dejado un botín en el lodo. Sólo Dios sabe lo que le pasó, pues no se tuvo noticia de él, ni se le encontró vivo ni muerto».

En casi todos los historiadores árabes de que hasta ahora han dado traducción, extracto ó noticia, los orientalistas, se habla en términos análogos de D. Julián y de su hija Sirva de ejemplo Aben-Adhari, de Marruecos, historiador de principios del siglo XIII, que ha sido puesto en castellano por D. Francisco

Fernández v González (1).

- «Y sucedió que un Rey de los godos, llamado Ruderiq, extendió la mano sobre la hija de llián que tenía en su palacio, y la hizo violencia en su persona, por lo cual envió ella un mensaje à su padre, dándole cuenta secretamente de todo; é Ilián, cuando hubo recibido la noticia, la guardó y ocultó en su pecho, esperando con ella días y meditando calamidades... Y escribió Ruderiq à Ilián para que le proporcionase halcones, aves y otras cosas, y le respondió Ilián con tales palabras: «Ciertamente irán á ti aves de las que no viste jamás semejantes»; con lo que aludía á su traición (2). En seguida invitó à Táriq à que pasase el mar, y hay discordancia en las narraciones sobre los combates que dió Tárig á la gente de Al Andalus: y se dice que Ruderiq se adelantó contra él, reuniendo tropas escogidas, el nervio de la gente de su reino, guiándolas desde el trono real tirado por dos mulas, y con la corona en la cabeza y demás insignias que visten los reyes... Y cuando llegó al lugar donde estaba Táriq, salióle éste al encuentro, y combatieron sobre el Guad al-Lecca, en la cora de Xidhona (siendo aquel el dia de ellos, y que fué à saber domingo, á dos noches por andar de la luna de Ramadán), desde que salió el sol hasta que se sumergió en la noche, y amaneció el lunes sobre la pelea hasta la tarde, pro-
- (1) Historias de Al-Andalus, por Aben Adhari, de Marruecos, traducidas directamente al castellano por el Dr. D. Francisco Fernández y González. Granada, 1862. Tomo 1.º, único publicado. El texto árabe de esta Crónica había sido impreso en Leyden por Dozy, 1848-1851.
- (2) En la Crónica de Rasis usa también D. Julián una frase misteriosa y amenazadora, dirigiéndose al rey que le suplicaba que volviese à enviar su hija à la Corte: «Señor, quando Dios »quisiere que ella acá venga, yo vos la faré venir con tal conpapia e tan bien guardada como nunca donzella entró en España».

longándose seis días de este modo hasta el segundo día en que se completaron ocho días; y mató Dios á Ludheriq y á quien con él estaba, y fué abierta á los muslimes Al-Andalus, y no se supo el paradero de Rudheriq, ni fué hallado su cadáver, aunque se hallaron sus botones con labores de plata; y unos dicen que se ahogó, y otros que fué muerto; mas sólo Dios sabe lo cierto de él».

No olvida Aben-Adhari la conseja de la cueva encantada de Toledo, y su narración tiene doble precio, porque no se apoya sólo en fuentes orientales, sino en las que llama *axemíes*, es decir, latinas ó muzárabes: «Yo he hallado en algunos libros axemies que el último de los reyes de Al-Andalus fué en verdad Guajanxindox (Witiza)... y dicen que Ludheriq, en cuyo tiempo entraron los árabes y bereberes, acometió al tal Guajanxindox y alcanzó el reino de Al-Andalus; y como le pareciera vil Tolaitola, la mejoró en sus edificios; y en los libros axemíes se lee que este Rudheriq no era de casa real, sino ambicioso usurpador de los tenientes de rey en Cortoba, el cual dió muerte á Guajanxindox, después de haberle desposeído... y mudó la ley, y corrompió las costumbres y abrió la casa donde se guardaba el arca en que se escribía el nombre del rey que moria, y se había colgado la corona de cuantos subian al trono... y cuentan que edificó en particular para si una casa semejante á aquélla, resplandeciente de oro y plata; novedad que no plació á las gentes; y como pretendiera abrir la antigua, y asimismo el arca, cuando las abrió, encontró en la casa las armas de los reyes y figuras de árabes con sus arcos a la espalda, y con turbantes en la cabeza, y en el fondo del arca escrito: «Cuando se abriere esta arca y se sacaren las figuras, entrara en Al-Andalus un pueblo con turbantes en la cabeza... Y cuando fué Tárig á Tolaitola, halló en ella la mesa de Suleimán con figuras de árabes y bereberes á caballo, las cuales fueron colocadas en el alcázar de Cortoba. Y se dice

también, ser talismanes que fijaron los árabes en sus mezquitas de Al-Andalus, hasta que Abdurrahmanben-Moavia los trasladó al alcázar».

Vemos aqui apuntar un nuevo elemento supersticioso, que no se halla en las versiones más antiguas, pero si en algunas de las que fueron recogidas por el famoso compilador del siglo xvii, Al-Makkari, que amplia más que los restantes el cuento del rollo de pergamino hallado por Rodrigo en el arca cuando rompió los cerrojos de la casa encantada de Toledo, y conviene con Aben-Adhari en lo relativo á la deshonra de la hija de D. Julián y á la parábola de los halcones. Dice, pues, Al-Makkari, con referencia à un historiador incógnito, que algunos creen ser el Homaidi, que un sabio rey griego, de los que dominaron en Al-Andalus, había encerrado en cierta urna de mármol colocada en un palacio de Toledo un talismán ó amuleto mágico, y que cuando este encantamiento fué roto por el rey D. Rodrigo, quebrando los veintisiete candados que habían puesto sus predecesores, quedó entregada España á la invasión de los bereberes.

Más importancia que ninguna de las crónicas árabes citadas hasta ahora tendría, si la poseyésemos integra y en su original, la de Ahmed-Ar-Razi, que si no es, ni con mucho, el más antiguo de los historiadores árabes españoles, como á veces se ha afirmado por confundirle con otros miembros de su familia oriunda de Persia, es, por lo menos, el historiador más notable del siglo x, llamado por los suyos el Attariji, es decir, el cronista por excelencia. Pero de su texto árabe sólo se hallan referencias en otros historiadores más modernos; y la traducción castellana del siglo xiv, fundada en otra portuguesa hecha por el maestre Mahomad y el clérigo Gil Pérez, y vulgarmente llamada Crónica del moro Rasis, cuya autenticidad en todo lo substancial ha sido puesta fuera de litigio por Gayangos (1) y

(1) Memoria sobre la autenticidad de la Crónica denominada

Saavedra, no sólo ha llegado á nosotros en códices estragadisimos y después de pasar por dos intérpretes diversos, sino que es sospechosa de interpolación en algunas partes secundarias. Pero no hay texto de la historiografía arábiga que tanto importe para el estudio de la presente leyenda, ni que se enlace de un modo tan inmediato con las versiones españolas, sobre todo con la «Crónica» de Pedro del Corral, que no es más que una amplificación monstruosa y dilatadísima del libro de Rasis, el cual tampoco pecaba de conciso en la narración novelesca de los casos de D. Rodrigo. Tan fabuloso pareció este cuento á los mismos copistas de la Crónica del moro Rasis, que por mal empleado escrúpulo de conciencia histórica dejaron de transcribirle, resultando en los códices más famosos, como el de Santa Catalina de Toledo y el que perteneció á Ambrosio de Morales, una considerable laguna, precisamente en el sitio que debia contener la aventura de la hija de D. Julián. El descubrimiento de esta preciosa narración no es el menor de los servicios que deben las letras españolas al Sr. D. Ramón Menéndez Pidal, que la halló intercalada en una de las redacciones de la Segunda Crónica general, es decir, de la de 1344 (1).

No es del caso apuntar todos los pormenores de tan prolijo é interesante relato, pero si advertir que contiene ya todo lo que puede estimarse como tradicional en la Crónica de D. Rodrigo, limitándose con esto mucho la parte de invención hasta ahora atribuída á Pedro del Corral, que en muchos trozos copia servilmente á su predecesor. No es, pues, Corral, sino Rasis el primero que llamó casa de Hércules á la de Toledo, y amplificó prolijamente el cuento con una galana des-

del moro Rasis (en el tomo VIII de Memorias de la Real Academia de la Historia, 1850).

Toxo XI, 10

<sup>(1)</sup> Catálogo de la Real Biblioteca. Manuscritos. Crónicas generales de España, descritas por Ramón Menéndez Pidal, Madrid, 1898. Hállase impreso el texto de Rasis desde la pág. 26 á la 40.

cripción del encantado palacio y de las maravillas que en él había puesto su fundador (1). Rasis es también

«E ól sin ninguna detenencia fué à las puertas de la casa é fizo las quebrantar, más esto fué por muy gran afán, é tantas eran las llaves é los canados que era maravilla. É después que fué abierta, entro él dentro... é fallaron un palacio en quadra tanto de una parte como de la otra, tan maravilloso que non ha onbre que lo puediese dezir; que la una parte del palacio era tan blanca como es hoy la nieve, que non puede más ser; é la otra parte del palacio, derecho ella, era tan negra como la cosa más negra que en el mundo ha, é de dentro non podia ser más; é la otra parte del palacio era tan verde como es el limón ó como de una cosa que de su natura fuese muy verde; é de la otra parte cra tan bermejo como una sangre. É todo el palacio era tan claro como un cristal, nin viera onbre en el mundo cosa tan clara, é semejaba que en cada una de aquellas partes del palacio non avia más de sendas puertas, é de quantos entraron que lo vieron non ovo av atal que sopiese dezir que piedra con piedra hi avia juntada, nin que lo podiese partir é todos tovieron aquel palacio por el más maravilloso que nunca vieron... É en el palacio non avia madero nin clavo nenguno... é avia hi finestra; por do entraba toda la lunbre, por do podían ver quanto hy avia; é después cataron como el palacio era fecho, é tovieron mientes, é nunca pudieron veer nin asmar sino lo mejor que vieron: estar un esteo (poste à pilar) non muy grueso, è era todo rredondo é era tan alto como un onbre, é avia hy en él una puerta muy sotilmente fecha é asáz pequeña é encima della letras gruesas que dezían en esta guisa: quando Ércoles fizo esta casa andava la era de Adam en quatro mill é seis años. É después que la puerta abrieron, fallaron dentro letras abiertas que dezian : cesta casa es una de las maravillas de Ércoles». É después que estas letras leyeron, vieron en el esteo una casa fecha en que estaba una arca de plata, é esta era muy bien fecha é era labrada de oro é de plata é con piedras preciosas é tenía un canado de aljofar tan noble que maravilla es, é avía en él letras griegas que dezian: có rrey en tu tiempo esta arca fuere abierta, non puede ser que no verá maravillas ante que muera. É ese Yércoles, el señor de Grecia, supo alguna cosa de lo que avia de venir».

Lo restante del cuento va conforme à los demás textos arabes que conocemos. el primer cronista en quien se halla el nombre de la Caba, que probablemente no es más que la alteración de un nombre propio (Alataba) y no tiene el sentido de mala mujer ó ramera que impropiamente se le ha dado por una falsa etimología árabe (1). Creemos que también Rasis ó su traductor es el primero que llama conde á D. Julián, cuya fisonomia histórica aclara bastante, mostrando el vínculo de clientela ó vasallaje feudal que le enlazaba con D. Rodrigo, aunque no fuese súbdito suyo (2). A Rasis pertenecen también, aunque nada más que en germen, las escenas de la seducción de la Caba que luego desarrolló novelescamente Pedro del Corral; el nombre de la confidente Alquifa, el pri-

- (1) Fué inventor de esta etimologia el falsario Miguel do Luna, en la supuesta Crónica de Abentarique (1589): « Esta dama Floriada, así llamada por propio nombre, nombraron los árabes la Cava, es decir, la mala mujer». Existe, en efecto, la palabra cabba en el sentido de manceba ó prostituta, pero sólo cuadraria á la heroina del Anseis de Cartago, de ningún modo à la desdichada hija de Julián, tal como aparece en las leyendas musulmanas.
- (2) «Avia en Cepta un conde que ora señor de los puertos de allen mar é de aquen mar é avia nonbre Don Jullano, é avia una fija muy formosa é muy buena donzella é que avia muy gran sabor de seer muy buena muger; é tanto que esto supo el rrey rrodrigo, maudó dezir al conde don Juliano que le mandase traer su fija à Toledo, quól non quería que la donzella do que tanto bien dezian estuviose sino con su mujer, é que de alli le daría mejor casamiento que otro onbre en el mundo. É quando el conde le vino este mandado fuó muy ledo é pagado, é mandó luego llevar su fija é mandole dezir quól que le agradescía mucho quanto bien ó quanta merçed hazía á él é á su hija...

En boca del mismo D. Julian, enumerando sus servicios, se ponen estas palabras: «é mis amigos é mis parientes muchos que avia en España, dellos por lo mio, é dellos por lo de mi mujer, que es pariente dellos».

Uno de sus consejeros y clientes le dice, para apartarle de sus proyectos de venganza: «el rey don Rodrigo es tu señor, é as le hecho omenaje, como quier que dél no tergos tierra». mitivo texto de la carta que la desflorada doncella escribió à su padre (1) el viaje de éste à Toledo, los preparativos de su venganza y la intervención de su mujer en ella.

La parte historial de la conquista en Rasis era ya conocida desde antiguo, aunque generalmente poco apreciada hasta que Saavedra mostró cuánto partido podía sacarse de ella para ilustrar las postrimerías del reino visigótico. En la descripción de la batalla ofrece nuevos pormenores que luego se incorporaron en la tradición poética: una descripción muy larga y pomposa del carro de D. Rodrigo (2), las lamentacio-

## (1) Esta carta comienza así:

«Al honrrado, sesudo é presciado é tomido señor padre, conde don Julliano é señor de Cobta, yo la Taba vuestra desonrrada fija, me enbio encomendar»...

En esta carta está calcada la de Pedro del Corral, que luego fué parafraseada y amplificada de mil modos.

El detalle de habor comenzado à perder la Cava su hermosura jumediatamente después de la deshonra, es también común à los dos autores.

«Et ¿qué vos contaremos del Rey de cómo venía para la batalla, y de las vestiduras que trahía, y qué eran las noblezas que trahia, y non creo que ha home que las pudiese contar, ca él iba vestido de una arfolla que en esse tiempo decian púrpura que estonces traian los Reyes por costumbre, et según asinamiento de los que la vieron, que bien valia mil marcos de oro, y las piedras y los adobos en esto no ha home que lo pudieso decir que tales eran, ca él venia en un carro de oro que tiraban dos mulas; éstas eran las más fermosas y las mejores que nunca ome vió, et el carro era tan noblemente fecho que non havia en él fuste ni fierro, mas non era otra cosa sinon oro y plata y piedras preciosas, et era tan sotilmente labrado que maravilla era, y encima del carro había un paño de oro tendido, y este paño non ha home en el mundo que le pudiese poner precio, et dentro, so este paño estaba una silla tan rica que nunca ome viò otra tal que le semejase; et aquella silla era tan noble y tan alta que el menor home que havia en la puerta, la podia bien veer; et ¿qué vos podía home decir que desde que Hispan, el primero poblador que vino à España, fasta en aquel tiempo

nes del rey derrotado (1), y ciertas dudas acerca de

su paradero después del vencimiento.

«Et nunca tanto pudieron catar que catasen parte del rey D. Rodrigo... é diz que fué señor después de villas y castillos, et otros dicen que moriera en el mar, et otros dijeron que moriera fuyendo á las montañas y que lo comieron bestias fieras, y más desto no sabemos, et después á cabo de gran tiempo fallaron una sepultura en Viseo en que están escritas letras que decían ansí: «aqui yace el rey don Rodrigo reey de Godos, que se perdió en la batalla de Saguyue» (2).

Esta noticia del hallazgo del sepulcro consta desde el siglo IX en los cronicones cristianos, como veremos inmediatamente; y no es verosimil que la tomasen de Rasis ni al contrario: debe tener, por consiguiente, valor histórico, lo cual se confirma por otros indicios. Pero tampoco es imposible que los traductores de Rasis añadieran tal especie, y sospecho que no fué ésta la principal ni la más grave de sus intercalaciones. Antes de tocar este punto, que considero muy capital en el proceso de la leyenda, conviene indagar cómo penetró ésta entre los españoles de la Reconquista, sin detenernos à apurar el valor histórico de todas estas tradiciones, que no es mayor ni menor por hallarse en tantos libros diversos, dada la costumbro que los árabes tenían de copiarse ciegamente unos á otros. De la existencia de Julián y de la parte que

que el rey D. Rodrigo vino à aquella batalla, nunca fallamos de rey ninguno nin de otro home que saliese tan bien guisado nin con tanta gente como este salió centra Tarife?

(1) Estas lamentaciones, en Rasis, se pouen, no después de la catástrofe del lago de la Janda, sino después de la mucrte de D. Sancho, sobrino del roy. Adelante insistiremos sobre ellas,

(2) Otros cédices dicen de la Siyonera (Sangonera, en el Porma de Pernán González). Es la batalla que Sanvedra llama do Segoyuela, cerca de Tamames, en tierra de Salamanca. Andando el tiempo esta batalla so confundió con la del río Barbato, erróneamente llamada del Guadalete.

tuvo en la invasión, no hay que dudar, puesto que no sólo la afirman todos los cronistas árabes, sino también el Pacense (ó sea el anónimo de Córdoba ó el anónimo de Toledo, ó como quiera llamársele), dando à Julian el nombre de Urbano: nobilis viri Urbani africanae regionis sub dogmate catholicae fidei exorti. Pero sobre su nacionalidad y raza se disputa mucho, pues aunque ya está abandonada la opinión que le tenia por visigodo, Dozy le supone exarca bizantino y súbdito del Imperio por consiguiente; Saavedra se inclina á tenerle por persa ó armenio; y Codera, en un recientísimo trabajo no publicado aún del to lo (1) presenta fuertes argumentos para demostrar que era un jefe bereber de la tribu de los Gomeres, adversario primero y después aliado de los musulmanes. Ya en el siglo XIV había dudas sobre este particular, puesto que el Canciller Ayala en la Crónica de D. Pedro (año segundo, cap. XVIII), escribe: «Este conde D. Illán no era de linaje godo, sino de linaje de los Césares, que quiere decir de los romanos».

La violencia hecha á la hija de Julián (ó á su mujer, según otros textos) que, aun suponiéndola cierta, sería pequeña explicación para tan gran catástrofo (habiéndolas tan á la mano como la discordia civil que estalló después de la muerte de Witiza y de la elección tumultuaria de Rodrigo), tiene en su apoyo la constante tradición de los árabes, y ninguna inverosimilitud encierra, aunque recuerde demasiado otros temas épicos (incluso el del rapto de Helena) y pueda estimarse por un lugar común del género. Pero si la historia se repite, no es maravilla que se repita la epopeya, que es su imagen idealizada. Y muy racional parece que alguna gravisima ofensa privada (como

<sup>(1)</sup> El llamado conde D. Julián, en la Revista de Aragón (Marzo de 1902). Sostiene Codera que el verdadoro nombre de D. Julián era Úrbán (como le llama el Pacense) ó más bien Olbán.

ésta que implicaba el quebrantamiento de los vinculos de hospitalidad) estimulase el ánimo de Julián para convertirse primero en armador, y luego en guía y consejero de los invasores, aprovechando el conocimiento que de España tenia; si es que no bastaron para llevarle por tal camino su propia inclinación de aventurero y soldado mercenario, su adhesión personal á los hijos de Witiza, y la esperanza que al parecer logró de tener crecidisima parte en los provechos y beneficios de la campaña de intervención, á la cual tanto contribuyó con sus barcos y con sus clientes armados (1). De la costumbre de educarse en el aula regia los mancebos y doncellas nobles no se encuentra vestigio, que yo sepa, en las leyes y documentos históricos y literarios de la monarquía visigótica, pero no hay duda que tal costumbre existió en los reinos españoles de la Edad Media, y debía venir de muy antiguo, como tantas otras heredadas de la corte de Toledo.

Fábula ó historia la de la Cava (2), no siempre fué referida del mismo modo por los musulmanes. Historiador arábigo hay, y por cierto el más crítico y famoso de todos ellos, Aben-Jaldún (siglo XIV), que con extraña concisión atribuye el desafuero, no á D. Rodrigo, sino á su inmediato predecesor Witiza: «Después de Egica vino á reinar Witiza catorce años, y le

- (1) Consta que se estableció en Córdoba, donde su hijo Balacayas renegó de la fe cristiana (vid. Saavedra, Estudio, pág. 51). Creemos que los compañeros de Julión, tantas veces mencionados en las relaciones árabes de la conquista, no son precisamente los witizanos, sino sus propios clientes de África y los deudos que su mujor tenía en España, si hemos de dar algún crédito al texto de Rasis.
- (2) Creo que el primer crítico que negó la tradición de la Cava fué Pedro Mantuano en sus Advertencias á la Historia del P. Mariana (Milán, 1611), pág. 98: «Probaré como no hubo Cava, y quién fué la causa de la destruición de España (los hijos de Witiza)». Del capítulo del P. Mariana dice que «parece sacado de algún libro de Caballerías», y realmente lo está de Podro del Corral.

pasó lo que le pasó con la hija de Julián, gobernador de Ceuta» (1).

Nada hay que añadir respecto de la casa encantada de Toledo, á lo que con tanta erudición é ingenio acaba de escribir el Sr. D. Juan Menéndez Pidal, a cuyo trabajo me remito. Mézclanse en esta leyenda elementos de muy varias procedencias, y es fácil notar en ella diversos estados sucesivos. A primera vista inclinariase uno á tenerla por enteramente oriental, considerando sólo la extraña analogía que muestra con la del sepulcro de la reina Nitocris violado por Dario, con la esperanza de encontrar grandes tesoros, según puede leerse en el primer libro de las *Historias* de Herodoto. Nada falta para la perfecta semejanza, ni siquiera las inscripciones grabadas en la puerta del monumento fúnebre, y en el sepulcro mismo. Natural parecia que esta conseja, transmitida por los persas ó los egipcios á los árabes, y enriquecida por ellos con nuevas fábulas, tal como la vemos en el cuento de los palacios de Daluca la vieja (que entró con otras narraciones de la misma procedencia en la «Grande et General Estoria» compilada por orden de Alfonso X) fuese el único fundamento de todo el mito, puesto que de la anciana reina de Egipto se cuenta, como aquí de Hércules, que estaba iniciada en el arte mágica, que fabricó los sortilegios de su palacio en el instante propicio de la revolución de los astros, y que puso en sus templos las imágenes de todos los pueblos vecinos á Egipto, con sus caballos y camellos.

(1) Esta versión debía de correr entre los árabes antes do Aben-Jaldún, puesto que San Pedro Pascual, obispo de Jaén, que escribía antes de 1800, cautivo en Granada, su Libro contra la seta de Mahomath, atribuye al rey Witiza la ofensa hecha á la hija del conde don Illane; y no puede dudarse que sas noticias sobre la conquista son de procedencia árabiga, puesto que narra la estratagema de los infieles, fingiéndose antropófagos para aterrar á los cristianos, especie que so halla en Abdelháquem y otros.

Pero hay en la leyenda toledana reminiscencias históricas y topográficas que no pueden explicarse de ningún modo, por la transplantación pura y simple de una novela oriental. La mesa de Salomón existia realmente y formó parte del botín de los invasores: nadie duda hoy que con ese nombre se designó el arca preciosa que servia para sacar en procesión los Santos Evangelios. También es seguro que las coronas votivas de los reyes estaban suspendidas en alguna de las iglesias de Toledo, y el hallazgo de las de Suintila y Recesvinto en Guarrazar ha venido á comprobarlo. El nombre de Hércules, como el de Hispán (Ixban), figuraba en las más antiguas y clásicas tradiciones de la Peninsula, y aqui seguramente le aprendieron los conquistadores. La Crónica General, que en esta parte no siguió textos árabes, sino fábulas mucho más viejas y de origen obscuro, habla de dos torres que levantaron en Toledo sobre cuevas los dos hijos del fabuloso y prehistórico rey Rocas, y hasta determina su emplazamiento: la una estaba do es agora el alcázar, la otra do agora es la iglesia de San Román. A estas torres se añadieron luego otras dos levantadas por otro rey pagano que la General llama Pirrus, y la Crónica de 1344, influida ya por la de Rasis, Hércules. ¿No parece natural ver aquí, como ha visto el Sr. Menéndez Pidal, aunque nadie hubiera caido autes en la cuenta, verdaderos monumentos prehistóricos á estilo de los Talayots de Menorca, «recintos de planta circular destinados á sepulturas, levantados algunos en cerros sobre cuevas naturales, y en grupos de tres y de cuatro?» Ayuda á esta interpretación el antiguo emplazamiento que va en el siglo xv, según consta por el biógrafo de don Pedro Niño y por el Arcipreste de Talavera, se daba á la cueva de Hércules, en el ya citado Cerro de San Roman, en la famosa cueva o cripta de San Ginés, «labrada de muy fuerte labor, de cantos labrados, de dos naves». En aquella cueva supone el historiador toledano Pedro de Alcocer que vivió en tiempos remotisimos, en compañía de un dragon, el griego Ferecio, grande astrólogo y nigromante (1), que enseñó á las gentes de la comarca á hacer sacrificios á los dioses, y especialmente á Hércules. Sin detenernos en otros pormenores, que importan al estudio de la leyenda en general más que á la de los romances que procedieron de ella, baste decir, por resumen, que la fábula de la cueva de Hércules nació de los cuentos orientales del sepulcro de Nitocris y de los palacios de Daluca, combinados con memorias locales, con tradiciones obscuras, pero antiquísimas, y con objetos de arte que realmente encontraron los árabes en las iglesias de Toledo, y cuyo verdadero sentido y aplicación debió de ser un arcano para ellos; relicarios y andas portátiles, coronas votivas, estatuas y pinturas, que les pa-

La enseñanza de artes mágicas en la cueva por Hércules ó por Ferecio debe de ser leyenda sobrepuesta, nacida de la colebridad que desde el siglo XII tuvo Toledo como escuela de nigromancia, celebridad que á su vez era consecuencia del gran movimiento intelectual promovido en aquella ciadad bajo los auspicios del arzobispo D. Raimundo, por su famosa escuela de traductores de libros orientales, entre los que había algunos de astrología y otras ciencias misteriosas ó poco sabidas en Occidente. La imaginación popular, que siempre había considerado las cavernas como tentro de evocaciones voéticas (recuérdese la cueva de la Sibila, el antro de Trofonio, etc.), localizó esta enseñanza en un subterráneo («nefando gimnasio» que dice el P. Martín del Rio habiando del cuento muy analogo de la cueva de Salamanca). De la de Toledo hay vestigio en el bellisimo apólogo de D. Illán y el Deán de Santiago, que trae D. Juan Manuel en El Conde Lucanor: Tenia el Deán muy gran voluntad de saber el arte de la nigromancia, y vínose ende á Toledo para aprender con D. Illán, D. Illán, después que mando á su criada adorezar unas perdices, llamó al Deán, é entraron amos por una escalera de piedra nuy bien labrada, y fueron descendiendo por ella muy grand pieza en guisa que parecian tan bajos que pasaba el río Tajo sobre ellos. É desque fueron en cabo de la escalera, fallaron una posada muy buena en una cámara mucho apuesta que ahi avia, do estaban los libros y el estudio en que avian de leer .

recieron, sin duda, sortilegios y talismanes. De este modo, la misma mesa de Salomón llegó á convertirse en las últimas y degeneradas versiones, por ejemplo la ciudad de Alatón, en una vasija llena de diablos.

Si hemos de juzgar por los textos históricos existentes, habrá que decir que las tradiciones árabes acerca de la conquista permanecieron ignoradas de los cronistas latinos hasta el siglo XI. El Albeldense y Alfonso III el Magno ni siquiera nombran à D. Julián, cuanto menos à su hija, y en uno y otro continúa la misma incertidumbre que en los relatos arábigos acerca del paradero de D. Rodrigo, si bien el segundo consigna la especie de la sepultura hallada en Viseo con la inscripción: Hic requiescit Rodericus rex Gothorum, lo cual parece indicio de una tradición local bastante antigua (1).

Donde por primera vez apunta la leyenda arábiga tomada, no de los libros, según creemos, sino de alguna versión oral, es en el Monje de Silos, que escribia en tiempo de Alfonso VI: «Propterea furor violatae filiae ad hoc facinus peragendum Julianum in itabat quam Rodericus Rex filiam ipsius non per uxorem, sed quod sibi pulchra videbatur utebatur pro concubina» (2).

Al Silense copió casi literalmente D. Lucas de Tuy, que tampoco creo que consultase fuentes árabes: «Quod Rodericus Rex filiam ipsius non per uxorem, sed quod sili pulchra videbatur utebatur pro concubina (3).

El que tuvo directo acceso à aquellas fuentes, y las signió con una puntualidad que hoy es fácil comprobar, fué el insigne arzobispo de Toledo D. Rodrigo

<sup>(1)</sup> De Ruderico rege nulli cognita manet causa interitus ejus; rudis namque nostris temporibus, cum Viseo civitas et suburbana ejus a nobis populata essent, in quadam Basilica monumentum est inventum ubi desuper epitaphium sculptum sic dicit: Hic requiescit, etcétora. (España Sagrada, XIII, 478).

 <sup>(2)</sup> Tomo XVII de la España Sagrada (2.ª edición), pág. 270.
 (3) En el tomo 4.º de la Hispania Illustrata de Andrés Scoto, fol. 70.

Ximénez de Rada, principe de nuestros historiadores de la Edad Media. Su narración de la pérdida de España (lib. III De Rebus Hispaniae, cap. XVIII y ss.), es la misma que, traducida al castellano, pasó á la Crónica General en todas sus distintas redacciones. Es patente su analogía con otras versiones árabes, especialmente con la del Ajbar Machmua, pero no parece transcripción literal de ninguna de ellas, sino resumen muy sucinto. Como principales novedades hallamos: el origen gótico asignado a D. Julián y el cargo que se le atribuye de comes spathariorum, es decir, capitán de los espatarios de la guardia de D. Rodrigo (1); los bienes y heredamientos que se le suponen en el castillo de Consuegra (2) y en la tierra de las marismas; el gobierno ó tenencia que se le atribuye en la Isla Verde (Algeciras «á la que agora dicen en arábigo Algezira Talhadra»); la incertidumbre sobre si fué la hija ó la mujer de D. Julián la deshonrada por D. Rodrigo; el falso emplazamiento de la batalla, nacido de un error geográfico sobre la situación de la antigua Asido; el nombre del caballo de D. Rodrigo (Orelia), que fué hallado entre los despojos del combate; y la amplificación del sencillo epitafio de Viseo convirtiéndole en una vehemente diatriba contra el último rey visigodo.

Pero ¿no habría en los siglos XII y XIII otra manifestación de la leyenda que los concisos y severos

<sup>(</sup>i) La Crónica General, à lo menos en el texto impreso por Ocampo, cambió espaderos en esparteros; y el Canciller Ayala (Crónica de D. Pedro, año 2.º, cap. XVIII), agravando el error con una falsa interpretación, llamó à D. Illán «conde de Espartaria, que quiere decir de la Mancha».

<sup>(2)</sup> La introducción del nombre de Consuegra (que por primera vez aparece en el Azzobispo D. Rodrigo) puede proceder de la mala lectura de otro nombre geográfico en algún texto arabe. En la *Crónica de Rasis*, dice la mujer de D. Julian: «yrme le para Caspique mi oredat, é por otros mis castillos que tengo de mi padre».

epitomes de los analistas eclesiásticos? ¿Fué posible que de ellos se pasase sin transición alguna á la monstruosa eflorescencia poética que logran los lances de amor y fortuna del rey D. Rodrigo en la Crónica de Pedro del Corral y en los romances que se derivaron de ella? Antes del hallazgo de la parte perdida de la Crónica llamada del moro Rasis, fué lícito y prudente el dudarlo y aun el negarlo. Hoy me parece que debe admitirse como muy verosimil, ya que no como enteramente probada, la existencia, no sólo de uno, sino de varios cantares de gesta concernientes á Don Rodrigo, cuya antigüedad y carácter puede rastrearse por varios indicios.

El primero, aunque acaso no el principal, es la aparición en el siglo XIII de un poema francés titulado Anséis de Cartago, que en su primera parte no es más que una versión de la historia de D. Rodrigo y la Cava, pero con variantes muy substanciales que no se hallan en los libros de historia, ni parecen tampoco invención del juglar francés, que seguramente recogió la leyenda en España, no sabemos si de la tradición oral ó de la escrita. Refiere, en substancia, que Carlomagno, después de haber conquistado España, dejó al lado del joven rey Anséis, para ayudarle en su gobierno, á un sabio y poderoso barón, Isoré de Conimbra. Este habla de la belleza y del valor de Anséis á su hija, que se enamora de él en seguida con pasión frenética v brutal. Anséis envía á Isoré como embajador à la corte africana de Marsilio: durante su ausencia, su hija Lutisa se introduce por la noche en el lecho de Anséis, que la deshonra sin conocerla. Cuando Isore vuelve de su misión, averigua que su hija ha sido violada por el rey, se enciende en furor, reniega de la fe cristiana, vuelve à embarcarse para Africa, ofrece á Marsilio su alianza, y le trae á España, con inmenso ejército de sarracenos, para vengarse del ultraje. El resto de las aventuras narradas en el poema es mucho menos original. El joven rey cristiano se

ve reducido á la última extremidad, é implora el auxilio del viejo Carlomagno que vuelve á España, alcanza nuevas victorias, y deja en tranquila posesión de su reino á Anséis. Isoré es ahorcado y Marsilio decapitado (1).

Prescindiendo del final, que es uno de los lugares comunes de la epopeya carolingia, no hay duda que lo restante es un trasunto bastante fiel de la leyenda española. El rey Anséis es D. Rodrigo: el conde D. Julián es Isoré, y el moro Marsilio es Muza. Todo es igual, salvo el liviano carácter de la heroina, que no es seducida, sino seductora, como acontece en otros muchos relatos caballerescos de época tardía, en que la decadencia del sentido moral acompaña á la del sentido estético.

«No se puede desconocer (dice Gastón París en su memorable Historia poética de Carlomagno) el parentesco de este relato con la célebre tradición de D. Rodrigo y la Cava. Julián está de embajador en Africa como Isoré, cuando el rey seduce á su hija. Vuelve de la misma manera, averigua el insulto que se le ha hecho, y parte nuevamente á buscar en la opuesta orilla del Mediterráneo vengadores entre los infieles. La principal diferencia está en el carácter de la hija del conde: la mayor parte de las tradiciones españolas suponen que fué forzada: sin embargo, el nombre injurioso que se le ha dado parece indicar otra versión en que era más culpable, y hay en efecto romances en que se deja seducir muy fácilmente».

Lo del apelativo injurioso tiene ahora poca fuerza, puesto que los arabistas rechazan la etimología antigua y suponen que se trata de un nombre propio degenerado. Pero la cita de los romances (ó más bien de la *Crónica* de Pedro del Corral, de quien proceden) es

<sup>(1)</sup> El Anséis de Cartago está inédito todavia. Me valgo de los extractos y análisis que hay en la Histoire Littéraire de la France, XIX (648-654), G. Paris (Histoire poétique de Charlemagne, 494), y L. Gautier (Les Épopées Françaises, III, 637 y ss.).

muy pertinente, pues aunque en ellos se consigne que el rey cumplió su voluntad «más por fuerza que por grado», los preliminares de la seducción, en cuya pintura se recrea morosamente el autor de la Crónica, muestran à la Cava como mujer fàcil y liviana, ò à lo menos muy descuidada, como dice candorosamente el romance. Tal descuido hace menos verosímil la indignación posterior y la carta fulminante à su padre. El relato de los historiadores árabes es mucho más natural y lógico: el del Anséis de Cartago debe de ser una variante tardia, y, sin embargo, aparece ya en un poema del siglo XIII. ¿Qué antigüedad hemos de suponer à la tradición española de que seguramente emana?

Otro indicio de narraciones poéticas tenemos, á mi ver, en la parte inédita de la Crónica del moro Rasis publicada por D. R. Menéndez Pidal. Me rindo ante la opinión de los arabistas que en otras partes, geográficas é históricas, de este libro, han visto una fiel traducción de las obras perdidas del historiador Ahmed-Arrazi. El estilo mismo parece que lo comprueba. La narración de la conquista, la historia del palacio encantado de Toledo, tienen un sello oriental innegable, aun en la sintaxis. Además, los nombres propios latinos y visigóticos están transcritos del modo que de un árabe pudiera esperarse: Wamba se convierte en Benete, Ervigio en Eranto, Egica en Abarca, Witiza en Acosta. El autor además, según costumbre de los historiadores de su raza, gusta de apoyarse en testimonios tradicionales: «E dixo Brafoma, el fijo de Mudir, que fué siempre en esta guerra»...; y aun llega á invocar el testimonio de un espía de D. Julián: «E dixo Afia, el fijo de Josefee, que andaba en la compaña del rey Rodrigo en talle de christiano» ..

Pero hay una parte considerable del fragmento de Rasis, en que no se encuentran tales referencias; en que los nombres están transcritos con entera fidelidad y son de lo menos árabe que puede imaginarse: D. Ximon, Rricaldo o Ricardo, Enrique; y en que la sintaxis, à lo menos para nuestros oídos y corta pericia lingüística, nada tiene de semitico. Me refiero al larguisimo pasaje relativo à los amores de D. Rodrigo y la Cava, y especialmente al consejo y deliberación que D. Julian, después de su vuelta a Africa, celebra con sus parciales. Todo lo que el conde y su mujer y sus amigos dicen en este consejo tiene un sabor muy pronunciado de cantar de gesta, y aun me parece notar en algunos puntos rastros de versificación asonantada. Pero como tengo experiencia de cuán fa libles son estas conjeturas, no doy á esta observación más valor del que pueda tener, fijándome sólo en la impresión general que deja este trozo. Compárese con todos los textos árabes que en tan gran número conocemos relativos á la conquista, y creo que se palpará la diferencia.

Téngase en cuenta, por otra parte, que este episodio falta en la mayor parte de los manuscritos de Rasis (1). Hemos de presumir que éste contaría la historia de la Cava en términos análogos á los que emplean los demás historiadores muslimes, pero acaso la laguna que advertimos proceda de habersé perdido ó de no haber sido traducida esta parte de su Crónica, lo cual fué causa de que se interpolara en ella una narración de distinto origen. Nada es inverosimil tratándose de un texto tan destartalado y que había pasado por una versión oral y dos escritas, sin contar con las alteraciones de les copistas. Aumenta las sospechas de interpolación el ver de cuán rara manera viene á cortar é interrumpir este episodio el cuento ya comenzado de la casa de Toledo. Esta falta de orden y preparación no debió de ocultársele al mismo compaginador del Rasis, puesto que candorosamente exclama al reanu-

<sup>(</sup>i) De seguro que el episodio del consejo faltaba también en el Códice que tuvo Pedro del Corral, pues de otro modo le hubiera reproducido, como reprodujo todo lo demás.

dar el roto hilo de su exposición: «E quantos hy avía »todos eran maravillados qué le podría acontecer al »rrei don rrodrigo que ansí se le escaesçió el fecho de »la casa que le dixeron los de Toledo».

Corrobora, finalmente, estas presunciones (que sólo por tales pueden darse), la existencia en las crónicas españolas de un cierto número de pormenores más o menos poéticos que hasta ahora no han parecido en las arábigas. Cuento entre ellas la especie consignada por el Silense de que la hija de Julián había sido prometida à Rodrigo, consistiendo la injuria del rey en haberla tomado por concubina y no por esposa; el proyecto de desarme general, convirtiendo las armas en instrumentos de labranza, que el autor del Poema de Fernán González supone cautelosamente sugerido por el Conde à D. Rodrigo, aunque el Tudense y la mayor parte de los cronistas posteriores le atribuyen á Witiza; la activa y eficaz intervención de la mujer de D. Julián en su venganza, y el nombre y parentela que la asigna el canciller Ayala «doña Fal-»drina, que era hermana del Arzobispo don Opas é »fija del rey Vitiza»; la variante ya conocida por el Toledano, según la cual fué la mujer y no la hija del Conde la deshonrada; el nombre del caballo de don Rodrigo (Orelia); y quizá algunos de los últimos retoques y aliños que recibió la fábula de la cueva de Hércules en los escritores castellanos del siglo xv. Así Gutierre Diaz de Gámez, que se apoya en un autor innominado, que muy bien pudo ser un texto poético, cuenta que D. Rodrigo hallo dentro del arca famosa, no las figuras consabidas, sino tres redomas, «y que »en la una estaba una cabeza de un moro, y en la otra »una culebra, y en la otra una langosta» (1). Pero

Tomo XI. 11

<sup>(1)</sup> Este pasaje es uno de los muchos que faltan en la mutilada edición que de la *Crónica de D. Pedro Niño* hizo Llaguno, pero se halla en los dos códices que hemos manejado de esta obra, y puede leerse también en la traducción francesa de Cir-

atendiendo á la parquedad de pormenores maravillosos en nuestra poesía épica, no me decido á atribuir el mismo origen á la leyenda del incendio del encantado palacio, tal como la refirieron acaso simultáneamente el arcipreste de Talavera Alfonso Martínez en su Atalaya de Crónicas y Pedro del Corral en su famosa novela.

«Y desta guisa salieron fuera de la casa... et non eran bien acabadas de cerrar (las puertas) quando vieron un águila caer de suso del ayre que parescia que descendía del cielo, é traya un tizón de fuego ardiendo et púsolo de suso de la casa é comenzó de alear con las alas, y el tizón con el aire quel águila fazia con sus alas comenzó de arder, y la casa se encendió de tal manera como si fuera hecha de resina, así vivas llamas y tan altas que esto era gran maravilla, é tanto quemó que en toda ella no quedó señal de piedra, y toda fué fecha ceniza. E á poca de hora llegaron unas avecillas negras, é andavieron por suso de la ceniza: é tantas eran que davan tan grande viento de su vuelo, que se levantó toda la ceniza y esparzióse por España toda quanta el su señorio era, et muy muchas gentes sobre quien cayó los tornava tales como si los untasen con sangre... Y éste fué el primero signo de la destruyción de España» (1).

Supuesta la existencia de estos cantares, que hubieron de ser varios, como parece que lo exige por una parte la extensión y complejidad de la materia épica, y por otra la divergencia de los datos tradicionales,

court y Puymaigre (Les Victorial... traduit de l'espagnol d'aprés le manuscril. Paris, V. Palmé, 1887, p. 41).

(1) Esta águila incendiaria y fatidica ha sugerido al señor Menéndez Pidal (artículo citado) el recuerdo muy oportuno de la que en los romances de Montesinos predice à Grimaltos su desventura:

> encima de una alta torre—allí se fuera á asentar; por el pico echaba fuego—por las alas alquitrán; el fuego que d'ella sale—la ciudad hace quemar...

correspondientes sin duda à versiones diversas, fácilmente se explica el hecho de su desaparición y el que no dejasen rastro en los romances, si se reflexiona que entre una y otra forma épica se interpuso otra más degenerada, la forma novelesca en prosa, cuando por los años de 1443 «un liviano y presuncioso hom-»bre llamado Pedro del Corral hizo una que llamó » Crónica Sarracina, que más propiamente se puede »llamar trufa ó mentira paladina», según expresión de Fernán Pérez de Guzmán en el prólogo de sus Generaciones y Semblanzas. Es, en efecto, la llamada Crónica del rey don Rodrigo con la destruyción de España (1), un verdadero libro de caballerías, y no de los menos agradables é ingeniosos, à la vez que la más antigua novela histórica de argumento nacional que posee nuestra literatura. Pedro del Corral, siguiendo la costumbre de los autores de libros de este jaez. atribuyó su relación á los fabulosos historiadores Eleastras, Alauzari y Carestes; pero no hay duda que tuvo á la vista la Crónica general, y sobre todo la del moro Rasis, que embusió casi totalmente en la suya con pequeña alteración de palabras. Todo lo demás de este libro es de pura fantasia del autor, que le compaginó con los lugares comunes del género caballeresco, llenándole de torneos, justas, desafíos y combates singulares, festines suntuo sos, pompas y cabalgatas; convirtiendo à D. Rodrigo en un paladin andante que ampara á la Duquesa de Lorena (como en la leyenda de Desclot lo hace el Conde de Barcelona con la Emperatriz de Alemania), celebra Cortes en Toledo, se casa con Eliaca, hija del rey de Africa, y ve concurrida su corte por los más bizarros aventureros de Iuglaterra, Francia y Polonia.

(1) La édición que tengo es de Sevilla, 1527. Anteriores á ésta hay las de 1511 y 1522, también sevillanas; y posteriores la de Valladolid, 1527; Toledo, 1549; Alcalá de Henares, 1587; Sevilla, del mismo año, y seguramente otras, porque fué uno de los libros más leidos de su género.

Abundan en la novela los nombres menos visigóticos que pueden imaginarse: Sacarus, Acrasus, Arditus, Arcanus, Tibres, Lembrot, Agresses, Beliarte, Lucena, Medea, Tarsides, Polus, Abistalus, tomados algunos de ellos de la Crónica Troyana, que fué evidente prototipo de este libro español en la parte novelesca. Las fábulas ya conocidas logran exuberante desarrollo bajo la pluma de Pedro del Corral, pero en realidad inventa muy poco. Ni siquiera el nombre de la Cava le pertenece, ni tampoco el nombre de la mujer de D. Julián, en que coincide con el canciller Ayala: coincidencia que en autores de tan diversos estudios y carácter como el severo analista de D. Pedro y el liviano fabulador de la destruyción de España, solo puede explicarse por la presencia de un texto común que desconocemos.

Lo que hizo Corral, que era hombre de ingenio y de cierta amenidad de estilo, fué aderezar el cuento de los amores de la Cava con todo género de atavios novelescos: coloquios, razonamientos, mensajes, cartas y papeles, que fueron después brava mina para los autores de romances y aun para los historiadores graves. No es posible extractar tan larga narración, pero no queremos omitir la primera escena del enamoramiento:

«E un día el rey se fué á los palacios del mirador que avía fecho, é anduvo por la sala solo sobre las huertas é vió á la Cava, fija del conde D. Julián, que estava en las huertas bailando con algunas donzellas: y ellas no sabian parte del rey cá bien se cuydavan que dormía, é como la Cava era la más fermosa donzella de su casa, é la más amorosa en todos sus fechos, y el rey le avía buena voluntad, assí como la vió echó los ojos en ella, é como ella é otras doncellas jugaban, alzó las faldas pensando que no la veya ninguno... E como la huerta era muy guardosa é cercada de grandes tapias, é allí do ellas andavan no las podían ver sino de la cámara del rey, no se guardavan, más fazian

lo que en plazer les venía assí como si fuessen en sus cámaras. E creció porfía entrellas desque una vez gran pieza ovieron jugado, de quién tenía más gentil cuerpo, é oviéronse à desnudar é quedar en pellotes apretados que tenían de fina escarlata, é paresciansele los pechos y lo más de las tetillas: é como el rey la miraba, cada vegada le parescia mejor é decia que no avía en todo el mundo donzella ninguna ni dueña que ygualar se pudiese à la su fermosura ni su gracia: el enemigo no esperaba otra cosa sino esto, é vió que el rey era encendido en su amor: andávale todavía al oreja que una vegada cumpliese su voluntad con ella» (1).

Viene á continuación una escena de galantería harto extraña, que pasó integra á los romances: «E así como ovieron comido, el rey se levantó y assentóse á una ventana. Y antes que se levantase de taula, comenzó de meter à la reyna é à las donzellas en juego. E como las vió que jugaban, llamó á la Cava, é dixole que sacase aradores de las sus manos. E la Cava fué luego á la ventana do el rey estava é hincó las rodillas en el suelo, y catávale las manos; y él como estava ya enamorado y en ardor, como le fallava las manos blandas y blancas, y tales que él nunca viera á mujer, encendiase cada hora más en su amor» (2).

(1) Un pasaje de Ausias March, citado muy á cuento por D. Manuel Milá, alude á esta escena de la Crónica. y prueba su rápida difusión fuera de Castilla:

> Per lo garró — que lo rey veu de Cava se mostra Amor – que tot quant vol acaba.

(2) Compárese con ol romance de la Primavera (tres variantes). «Amores trata Rodrigo». Ninguna de cilas ha se ser muy vieja, puesto que no aparecen en las primitivas odiciones de la Silva, ni del Cancionero de Romances. Atendiando á esto y á su versificación en consonantes casi perfectos en ado, Milá tuvo esto romance por obra de cualquier poeta galante de mediados del siglo XVI, y creo que su opinión ha de ser la de todo al

La Cava no opone gran resistencia al Rey, pero después de violada y escarnecida se aflige y avergüen. za mucho, y comienza á perder su hermosura, con gran pasmo de todos, especialmente de su doncella Alquifa, à quien finalmente confía su secreto, y por consejo de la cual escribe à su padre. El Conde jura vengarse, y urde su traición de concierto con el obispo D. Opas. hermano de su mujer D.ª Francina, y señor de Consuegra. La parte que pudieramos llamar historial de la conquista prosigue bastante ceñida al moro Rasis. si bien con grandes amplificaciones. Lo más original que la Crónica de D. Rodrigo contiene, es todo lo que se refiere à la suerte del Rey después de la batalla, de la cual sale «bien tinto de sangre y las armas todas abolladas de los grandes golpes que había recebido»; sus lamentaciones confusas y pedantescas, que no tienen la vivacidad que luego cobraron en el romance; su romántico encuentro con un ermitaño, y la áspera penitencia que hizo de sus pecados, conforme á la regla que aquel santo varón le dejó escrita al morir tres días después de recibirlo en su ermita; y cómo resistió à las repetidas tentaciones del diablo, que en varias figuras se le aparecia, tomando en una de estas apariciones el semblante de la Cava, y en otra el del conde D. Julián rodeado de gran compañía de muertos en batalla (¿la hueste de las supersticiones asturianas?); y cómo, finalmente, rescata todas sus culpas con el horrible martirio de ser enterrado vivo en un lucillo ó

mundo. El pormenor de los aradores no aparece en la variante que al parecer es más antigua, la de la Silva de Barcelona, de 1557, pero está en las otras dos, y fué tomado indudablemente de la Crónica, si bien los romaneistas encontraron más puloro y galante que fuese D. Rodrigo el que «sacase los aradores» à la Cava, y no al contrario:

Ella hincada de rodillas, — él la estaba enamorando: sacándole está aradores — de su odorifera mano... sacándole está aradores — on sus haldas reclinado. sepultura en compañía de una culebra de dos cabezas, que le va comiendo por el corazón é por la natura. Cuando al tercer dia sucumbe, las campanas del lugar inmediato suenan por sí mismas, anunciando la salvación de su alma (1).

Divídese la llamada Crónica de D. Rodrigo en dos partes, pero, en rigor, sólo la primera y los últimos capítulos de la segunda tienen relación con aquel monarca. El protagonista de la segunda es el infante D. Pelayo, y en esta Crónica es donde se encuentran por primera vez, y muy prolijamente narrados, la fabulosa historia de su infancia; los amores de su padre Favila con la princesa D.ª Luz; el secreto nacimiento del futuro restaurador de España, expuesto á la corriente del Tajo como nuevo Moisés, nuevo Rómulo ó nuevo Amadís; el juicio de Dios, en que el encubierto esposo de D.ª Luz defiende su inocencia; y todo lo

En un ingenioso estudio sobre la Penitencia del rey D. Rodrigo, (Revista Crítica de Historia y Literatura Españolas, Enero de 1897), opina D. Ramón Menéndez Pidal que de la negligencia ó discordancia de los copistas de la Crónica del moro Rasis nació la fábula de la penitencia de D. Rodrigo, monstruosamente amplificada luego por Pedro del Corral. Entre otros errores, en vez de «Fué fallado un sepulcro en Visco», se escribió en algunos manuscritos · Fué fallado un sepulcro en que visco · (vivió), lo cual bastó para engendrar en la novelesca fantasia de Pedro del Corral la fábula del enterramiento en vida, desarrollada por el con todos los lugares comunes de esta leyenda, que ya aparece en el Edda escandinavo, donde Gunar es arrojado por orden de Atila á una fosa lleua de serpientes, una de las cuales le muerde el corazón. Pero la fuente inmediata de Pedro del Corral parece haber sido un libro de ejemplos piadosos, de los que tanto abundan en las literaturas de la Edad Media.

Con parecer tan atinada y plausible esta interpretación del Sr. Menóndez Pidal, no participa de ella su hermano D. Juan, que croe haber encontrado vestigios de la penitencia de D. Rodrigo antes de Pedro del Corral, y se propone tratar extensamente de ella en el tercer capitulo de la monografía que esti; publicando.

demás de esta sabrosa, aunque nada popular y nada original leyenda, á la cual dió nuevo realce en las postrimerías del siglo XVII la pintoresca pluma del Dr. Lozano en su libro vulgarisimo de los Reyes Nuevos de Toledo, del cual tomaron este argumento, Zorrilla para la leyenda de La Princesa D.ª Luz, que es de las mejores suyas, y Hartzenbusch para aquella transformación castellana del asunto trágico de Mérope, que llamó La Madre de Pelayo, drama menos conocido y celebrado de lo que morece.

No pueden, en rigor, calificarse de viejos los romauces acerca de la pérdida de España. Los seis que admitió Wolf en su Primavera están tomados de la Crónica de D. Rodrigo (1), y por consiguiente, no pueden ser anteriores á la segunda mitad del siglo XV. Pero seguramente ninguno alcanza tal antigüedad. Por el estilo pertenecen todos al siglo XVI, pero unos parecen juglarescos (2) y otros de poeta algo letrado (3). Muy rara vez añaden circunstancias poéticas al texto en prosa que van siguiendo, pero debe hacerse una excepción en favor del que comicuza

Las huestes de don Rodrigo — desmayaban y huían...
donde, en vez de las fastidiosas declamaciones que

(1) Hay que admitir, sin embargo, en uno de ellos, el número 4 de la *Primavera* «En Copta está Julián», conocimiento de la *Crónica General*, puesto que recuerda el famoso *Llanto de España* en estos versos:

Madre España, jay de tí! — en el mundo tan nombrada, donde nace el sno oro — y la plata no faltaba.

- (2) Sobre todo el primero (núm. 2 de la Primavera «D. Rodrigo rey de España», compuesto en asonantes agudos (casi siempre consonantes en ar), lo cual es práctica habitual en esta clase de romances.
- (3) Me refiero especialmente al 3 y al 4 de la Primavera, que no figuran sún en las colecciones de 1550.

la Crónica de Pedro del Corral pone en boca del rey vencido, se leen estos animados y valientes versos:

Ayer era Rey de España. — y hoy no lo soy de una villa, ayer villas y castillos, — hoy ninguno poseía, ayer tenía criados, — hoy ninguno me servía, hoy no tengo una almena — que pueda decir que es mía...

La concentración lirica de este pasaje, así como la rapidez descriptiva de aquel otro fragmento del mismo romance:

Iba tan tinto de sangre — que una brasa parecía; las armas lleva abolladas — que eran de gran pedrería; la espada lleva hecha sierra — de los golpes que tenía; el almete, de abollado, — en la cabeza se hundía...

muestra el partido que podían haber sacado los poetas del material informe que el libro de Pedro del Corral les ofrecía; pero fuera de estos felices rasgos y de algún otro, como el famoso «ya me comen, ya me comen», que debe su principal celebridad á la cita de Cervantes, la poesía adelantó poco sobre la *Crónica*, ó más bien fué un mero eco de ella, si bien los autores de romances tuvieron el talento de simplificarla, de condensar sus rasgos más expresivos, y por consiguiente de mejorarla (1).

(1) Completan la serie de los romances viejos de D. Rodrigo, aunque nada valen como poesia, tres que he reimpreso en el tomo 2.º de esta colección (apéndice 1.º, núms. 1, 2 y 3) tomándolos de la Tercera Parte de la Silva de Romances de Zaragoza, 1551. Los dos primeros fueron desconocidos para Wolf: no así el último, que se lee también en un pliego suelto de la biblioteca de Praga. El primero, que está en asonantes agudos (tipo juglaresco)

Ya se sale de Toledo — el conde Don Julián... es el único que se refiere al proyecto de desarme sugerido por el vengativo conde à D. Rodrigo:

Todos deshacen las armas — nadie las osa guardar, las espadas hacen sierras — para madera cortar; los yolmos y los escudos — hacen rejas para arar, de las otras armas hacen — azadas para ca; ar, unas echan en los pozos — otras lanzan en la mar...

Los otros dos son paras declamaciones sin valor alguno, y no

En el Romancero de Durán, donde, como es sabido, no se guarda más orden que el de géneros y asuntos, apareciendo mezclados lo popular, lo juglaresco, lo erudito y lo artístico, llegan à veinticinco los romances de D. Rodrigo, incluyendo los de fines del siglo xvii, algunos de los cuales tienen autor conocido; por ejemplo, los de Gabriel Lobo Laso de la Vega. Estos romances, cuando no proceden de una ú otra de las dos crónicas mencionadas, son puras ampliaciones líricas, à veces de notable mérito, como el que empieza Cuando las pintadas aves; y todavía más este brillante principio de uno que figura en la Rosa Española de Timoneda:

Los vientos eran contrarios.—la luna estaba crecida, Los peces daban gemidos—por el tiempo que hacía, Cuando el rey don Rodrigo—junto á la Cava dormía, Dentro de una rica tienda—de oro bien guarnecida. Trescientas cuerdas de plata—la su tienda sostenían; Dentro había cien doncellas—vestidas a maravilla; Las cincuenta están tañendo—con muy extraha armonía, Las cincuenta están cantando—con muy dulce melodía; Allí hablaba una doncella—que Fortuna se decía...

Para explicar la generación de alguno de los romances del último tiempo, debe tenerse en cuenta la aparición de un libro que á fines del siglo XVI vino á suplantar á la vieja Crónica de D. Rodrigo, cuyo lenguaje empezaba á parecer arcaico, y que además pertenecía á la desacreditada familia de los libros de caballerías, próximos á sucumbir bajo la sátira de Cervantes. No faltó, pues, quien tratase de sustituir aquella leyenda con otra de más pretensiones históricas y más acomodada al gusto de la época. Esta nueva ficción tuvo un carácter de mala fe y de impudencia que no había tenido la primera. Un morisco de Granada, llamado Miguel de Luna, intérprete oficial de lengua arábiga (lo cual agrava su culpa, á la vez que da indicio de la

parecen muy anteriores à la fecha de su publicación. El último está en consonantes porfectos.

postración en que habían caido los estudios orientales en España), hombre avezado á este género de fraudes. y de quien se sospecha por vehementes indicios que tuvo parte en la invención de los libros plúmbeos del Sacro Monte, fingió haber descubierto en la biblioteca del Escorial una que llamó Historia verdadera del rey D. Rodrigo y de la pérdida de España... «compuesta »por el sabio alcayde Abulcacim Tarif Abentarique, »natural de la ciudad de Almedina en la Arabia Pe-»trea» (1), y publicó esta supuesta traducción, haciendo alarde de sacar al margen algunos vocablos arábigos para mayor testimonio de su fidelidad. Este libro, disparatado é insulso, que como novela está á cien leguas de la Crónica Sarracina, cuanto más de las deliciosas Guerras de Granada, que quizá el autor se propuso remedar, logró, sin embargo, una celebridad escandalosa, teniéndole muchos por verdadera historia, y utilizándole otros como fuente poética. De Luna procede el nombre de Florinda, no oido hasta entonces en España, y nada gótico ni musulmán tampoco, sino aprendido en algún poema italiano. Entre los romances artísticos recogidos por Durán, hay uno (el 586) que seguramente tiene este origen (2), y que, por tanto, no puede ser anterior à 1592, fecha de la primera edición del libro de Luna. Este influyó grandemente en la comedia de Lope de Vega El Postrer Godo de España (1617) y en los numerosos poemas épicos y dramáticos que llevan los preclaros nombres de Walter

<sup>(1)</sup> La primera edición es de Granada, por René Rabut, 1592. Hay por lo menos otras diez de este libro, que tod avía es muy vulgar en España.

<sup>(2)</sup> Es el que termina con aquellos versos tan sabidos:

Si dicen quién de los dos—la mayor culpa ha tenido, Digan los hombres «La Cava»—y las mujeres Rodrigo...

El nombre de Florinda sirve al autor de este romance para un detestable juego de palabras: Florinda perdió su flor..., etcétera.

Scott (1), Southey (2), W. Irving (3), el Duque de Rivas (4), Mora (5), Espronceda (6) y Zorrilla (7).

De estas remotas derivaciones literarias no nos incumbe tratar aqui, pero si consignar el hecho muy importante de que todavía el tema épico de la penitencia de D. Rodrigo continúa vivo en la tradición popular, como lo prueban los romances que se cantan en Asturias. En dos de ellos, publicados por el Sr. Menendez Pidal (8), falta el nombre del rey, pero consta en otro recogido en la parte occidental de la provincia

- (1) The Vision of Don Roderik, 1811.
- (2) Roderick the last of the Goths (poema en verso suelto y en 25 cantos), 1815.
- (3) Legends of the conquest of Spain, 1823. Es un agradable ext: acto de las obras de Corral (à quien confunde con Rasis) y de Miguel de Luna.
- (4) Florinda, por D. Angel de Saavedra, poema compuesto en Malta en 1826, pero no impreso hasta 1832.
- (5) Don Opas, poema humorístico de D. José Joaquin de Mora (en sus Leyendas Españolas, 1840).
  - (6) Fragmentos del poema Pelago, 1840.
- (7) El puñal del Godo (1842).—La Culentura (1847). Estos dos cuadros dramáticos se fundan, à lo menos en parte, en el poema de Southey.

Anteriores y posteriores á todas estas obras hubo otras menos conocidas, pero sumamente curiosas, como la tragedia latina Rodericus fatalis de Fr. Manuel Rodriguez (1631); el poema portugués de Andrés de Silva Mascarenhas A destruição de Hespanha (1617) aprovechado por Southey; el Rodrigo, novela histórica del ex-josuita D. Pedro Montengón, que la llamó romance épico (1793); las leyendas anglo-hispanas del santanderino Trueba y Cosio (The Romance of history of Spain) (1830); el extraño drama que en vindicación del Conde D. Julián escribió D. Miguel Agustín Principe (1839), y hasta cierto punto la famosa novela de Alejandro Herculano Eurico el Presbitero (1843). Sobre todas estas composiciones y otras varias puede verse lo que largamente expuse en los prolegómenos del tomo séptimo de las Comedias de Lope de Vega, publicadas por la Academia Española.

(8) Véase el tomo tercero de la presente colección de romances. por el erudito escandinavo Munthe (1). Todos tres siguen el mismo asonante y coinciden en él con el número 7 de la Primavera, habiendo además bastantes versos que con leve diferencia son comunes á todas las lecciones. La supresión del nombre del héroe marca el tránsito de los romances históricos á los novelescos, y es fenómeno importante que hemos de ver repetido en otros ciclos. Pero las versiones asturianas, aun en su estado actual, aventajan en gran manera al prosaico romance impreso en el siglo XVI, y conservan interesantes pormenores poéticos que faltan en aquel texto, aunque ya estaban en la Crónica de Pedro del Corral, tales como el de tañerse las campanas por si solas en la muerte de D. Rodrigo, y el valor simbólico y supersticioso atribuído al número siete:

Metiéralo en una tumba—donde una serpiente habís, Que daba espanto de verla,—siete cubezas tenía: Por todas las siete come,—por todas las siete oía.

 Don Rodrigo fué à caza,—à caza como solia. Non encontró cosa muerta - nin tampoco cosa biba. La traidora de la muerte —'nel camino le salía. - ¡Ay de mi, triste isgraciado!-Yo confesarme queria, Bajara una voz del cielo.—desta manera dicia : - Confléselo el ermitaño, - confléselo por su bida. -Yo piquey con una hermana -y también con una prima, y para mejor decir-con una sobrina mía. encerráronlo en una arca - con una culebre biba. La culebra era serpiente — ya siete bocas tenía. El ermitaño era bueno—iba á verlo cada día. -¿Como le ba, don Rodrigo, - con su mala compañía? —La compañía buena era,—así yo la merecia. De medio cuerpo por bajo—ya todo comido yba: agora ba en las entrañas,— es donde más me dolia. Al cabo de los tres dias-don Rodrigo fenecía. Las campanas se tocaban,—naidi las detenia. Las ceras de los altares—ellas solas se encendian. iDichoso de don Rodrigo—que pa lus cielus camina! Munthe: «Folkpoesi fran Asturien» (Uppsala, 1888).

Encerráronlo en una arca—con una culebra viva. La culebra era serpiente—que siete bocas tenía...

Es también nota peculiar de los tres romances asturianos la calidad del pecado que se atribuye á D. Rodrigo:

Yo traté con una hermana—y también con una prima, Y para mayor (?) pecado—con una cuñada mía... Yo pequey con una hermana—y también con una prima, Y para mejor deci,—con una sobrina mía.

En ninguna de las formas conocidas de la leyenda se atribuye à la Cava parentesco alguno con D. Rodrigo. ¿Serán, por ventura, estos romances eco remoto y confuso de aquella tradición que comenzando por mostrar incertidumbre entre la hija y la mujer de don Julián, acabó por suponer que madre é hija habían sido víctimas de la incontinencia del rey? Tal era la versión consignada en el apócrifo Cronicón gallego de D. Servando, no tan moderno acaso como generalmente se le estima (1).

(1) Don Rodrico querio moito a o conde don Julião, e a la condiesa Fandina, que era moito fermosa. E don Rodrico facia pecado cō ela e a tinha a mandar. E o proprio con unha filha sua chamada Cava Florinda, que era de estreimada fermosura E o Rey a persuadeu a seu amor. E non contento o que tinha com a may se deytou cō ela, e fez nela vn fillo que se criou en Evora de Lusitania, chamado Alterico (Historia de D. Servando... apud Godoy Alcántara, Historia de los fulsos cronicones, 287).

Este falso cronicón, cuyo autor se titula nada menos que confosor de los reyes D. Rodrigo y D. Pelayo. (testimonio digno de ponerse al lado del cespía de D. Julián. citado por el moro Rasis) anda de letra de mano, traducido al gallego, con nombre de D. Pedro Seguino, obispo del siglo XII. Generalmente se cree que todo ello es pura patraña inventada en el siglo XVII por dos hidalgos Boanes de la ciudad de Orense muy picados de la vanidad linajada, y acrecentado y prohijado por

En cuanto al romance del Algarbe, publicado por Estacio da Veiga, ya indiqué en otra parte que me parece composición apócrifa y moderna de cualquier poeta lírico, teniendo á la vista el romance castellano «En Cepta está D. Julián». Si en la tradición popular portuguesa existen, como es de creer, romances sobre el último rey godo, habrán de parecerse á los de Asturias, como se parecen casi todos los que hasta ahora se han recogido en el Occidente de la Península. Y puede asegurarse que en ellos se cantará el episodio de la penitencia de D. Rodrigo, tan enlazado con tradiciones locales portuguesas (Viseo, Pederneira, supuesta donación de D. Fuas Roupinho...) (1).

el gran falsario Pellicer, pero acaso lo que hicieron unos y otros fué interpolar é adicionar la parte genealógica, que era lo que cuadraba à sus intentos. No creo inverceimil, por consiguiente, que existiera un texto de relativa antigüedad (acaso del siglo xy) al cual puedan referirse los trozos del Cronicón en que no se percibe mira interesada. El carácter de la lengua no parece que indica mayor antigüedad.

De este seudo-cronicón hicieron bastante uso los historiadores de Galicia y Asturias. Véase entre los primeros al P. Gandara, y entre los segundos al laborioso y crédulo genealogista Trelles y Villademoros, que todavia en 1736, fecha del primer tomo de su Asturias Hustrada, tiene la candidez de apoyarse en el testimonio del «confesor de D. Pelayo», no menos que en el de Abentarique.

(1) Estas tradiciones fueron criticamente analizadas por el cisterciense Fr. Manuel de Figueiredo en dos Memorias muy oruditas y dignas de lecrse:

Dissertação historica-critica em que claramente se mostran fabulosos os factos com que está enredada a vida de Rodrigo Rey dos Godos: que este monarca na batalha de Guadalete morreo: que são apócrifas as peregrinações da Imagen milagrosa de N. Senhora venerada no termo da villa da Pederneira: que não he verdadeira a Doação, que muitos crêm fez á mesma Senhora D. Fuas Roupinho, Governador de Porto de Mós... Lisboa, 1786.

— Segunda dissertação historica e crítica, em que se mostra morreu na batalha de Guadalete Rodrigo rei dos Godos, e ultimo dos que reinarão na Hespanha... Lisboa, 1793.

## Ш

Los ciclos históricos, - b) Bernardo del Carpio.

Los Reyes de Astúrias y León, aun los más gloriosos, han dejado muy poca huella en nuestra poesia épica, que debe llamarse castellana en el más riguroso sentido de la palabra. Las tradiciones locales sobre el restaurador D. Pelayo no han sido cantadas, ni aun dentro de Asturias, y alguna de ellas es de origen evidentemente erudito (1). Ni Alfonso I «el matador

(1) Falta todavía un estudio sobre estas tradiciones orales de Covadonga, que ya en el siglo xvi llamaron la atención de Ambrosio de Morales y del P. Carballo, y de las cuales hablan más ó menos extensamente Quadrado y otros viajeros. Sobre el primer rey de Asturias no hay más que romances eruditos y muy tardios, como son (aparte de los que ya insertó Durán) el de la elección del rey D. Pelayo, impreso en Alcalá, 1607, con otros dos de su autor Diego Suárez, soldado asturiano y vecino de la plaza de Orán; y el que trae Luis Alfonso de Carballo en su Cisne de Apolo (1602), afectando lenguaje antiguo, con poca habilidad por cierto.

La leyenda de Munuza y Hormesinda procede de las crónicas latinas. El personaje del gobernador do Gijón es histórico, puesto que su nombre y su derrota y muerte constan en los Cronicones de Alfonso el Magno y del monje de Albelda; pero el cuento fabuloso de sus amores no aparece sino muy tardiamente en las páginas de D. Lúcas de Túy y del arzobispo don Rodrigo; y probablemente nació de algún recuerdo confuso de la trágica historia que el Pacense nos cuenta del otro Munuza, gobernador de la Septimania, y de su amada Lampegia, hija de Eudón, duque de Aquitania.

Don José Caveda, en su apreciable Examen critico de la resfauración de la monarquia visigoda en el siglo VIII (Memorias de la Academia de la Historia, tomo IX), fija con acierto el origen de esta leyenda, pero se equivoca á mi juicio identificando ambos Munuzas.

de hombres, el hijo de la espada», llevando sus armas vencedoras más allá de la línea del Duero, é invadiendo la del Mondego y aun la del Tajo; ni Alfonso II el Casto, vencedor de innumerable morisma en Lutos y conquistador de Lisboa; ni Ramiro I, quemando y echando á pique las barcas de los piratas normandos; ni Alfonso III el Magno, cuyos años de reinado se cuentan por campañas; ni Ramiro II exterminando en Simancas y en Alhandega el inmenso ejército de Abderramán III, con victoria tan espléndida, que resonó en Bagdad y en el centro de Alemania, han sido nunca héroes de cantares de gesta, ni siquiera de romances. Para que llegasen á serlo faltó en el incipiente reino del Noroeste la plenitud de la conciencia histórica: faltó también el necesario instrumento de una lengua llegada á relativa madurez, y capaz de ajustarse á las exigencias del metro épico, por rudo y bárbaro que le supongamos. Tiene, además, la poesía sus predilecciones, que muchas veces no concuerdan con las de la historia, aunque ambos géneros se confundan tanto en sus origenes. Lo que es accidental, episódico y secundario en la una, es materia principal en la otra, y viceversa. Pero sobre todo hay que tener en cuenta, como explicación del caso actual, que la epopeya castellana nació por un proceso de desintegración análogo al que determinó la independencia del Condado y el predominio de la legislación foral sobre el Código visigótico; y buscó naturalmente sus héroes, no entre los monarcas leoneses, sino entre los grandes vasallos, rebeldes, turbulentos ó discolos, de Burgos v su tierra.

No hay más que una excepción á esta ley, la de Bernardo del Carpio, leonés, y sobrino del Rey Casto; pero excepción más aparente que real, porque se trata del único héroe fabuloso que en nuestras canciones aparece; creación libre de la fantasia de los juglares, y que en su doble aspecto simbólico de súbdito ofendido y malcontento con su Rey, y de campeón da

Tomo XI, 12

la independencia nacional contra el gran Emperador de los francos, no sólo no desmiente las aspiraciones de la poesía castellana, sino que en algún modo se levanta sobre ellas, y las engrandece en el sentido de la patria española, haciendo combatir mezclados, bajo la enseña de Bernardo, á castellanos y leoneses, navarros y vascones, y aun á los moros de Zaragoza: á infieles

y cristianos juntamente.

Ejemplo singular de la transformación que los grandes sucesos históricos experimentan en la fantasia de los pueblos nos ofrece el tema celebérrimo de la batalla de Roncesvalles, asunto capital de la poesía épica francesa de los tiempos medios, hondamente modificado luego en la nuestra. Las narraciones históricas. harto sucintas y no fáciles de conciliar, sobre este suceso, proceden de dos origenes diversos. Tenemos ante todo, y son algo más extensas y circunstanciadas, las de fuente arábiga; tenemos despues las de origen franco. Ha recopilado y discutido las primeras, con su habitual rigidez critica, el docto Catedrático de arabe de nuestra Universidad de Madrid, D. Francisco Codera, en su importante discurso sobre el primer siglo de la historia de Aragón y Navarra (1). Sus conclusiones, que difieren en gran manera de las de Dozy, se fundan principalmente en el texto del historiador que más pormenores da sobre estos acontecimientos, y es Aben-Al-Atsir, en su gran compilación llamada Crónica perfectisima (2). De su relato, cotejado con el de Aben Adhari (ó Adzari, como prefiere escribir el Sr. Codera) (3) y con las Analectas de Al-

<sup>(1)</sup> Discursos leidos ante la Real Academia de la Historia, en la recepción pública de D. Francisco Codera y Zaidiu, el día 20 de Abril de 1879.

<sup>(2)</sup> Ibn-cl-Athiri: Chronicon quod perfectissimum inscribitur: edidit Curolus Johannes Tornberg., Leyden, 1867-75, t. VI.

<sup>(3)</sup> Histoire de l'Afrique et de l'Espague, intitulé «Al Bayanol'Mogrib, par Ibn-Adhari de Maroc... publice por R. P. A. Dozy (Leyden, 184551) t. II.

makkari (1), resulta que en el año 777 de nuestra vulgar cronología, el gobernador de Zaragoza Suleimán-ben-Jaktán-ben-Al-Arabí, deseoso de sacudir la obediencia que debía á Abderrahmán I, indujo al Rev de Afranch (Carlomagno) à hacer una expedición contra los muslimes de Al-Andalus, prometiéndole su ayuda. Aceptó la oferta el Emperador, pasó los puertos con numeroso ejército, y uniéndosele en el camino Snleimán, avanzó hasta Zaragoza, que le cerró sus puertas. Carlomagno entró en sospechas del gobernador, y reteniendole prisionero, se alejó del territorio de los muslimes; pero en la retirada cayeron sobre él, con sus ejércitos, Matruch y Ayxon, hijos de Suleimán, y poniendo en libertad á su padre, se volvieron à Zaragoza, donde perseveraron por cuenta propia en su rebelión contra Abderrahmán, la cual con ellos sostuvo Al-Hosain-ben-Jahya-el-Ansari, obligando al emir cordobés à ir en persona à sitiar la ciudad, que al fin se le entregó con pactos, sometiéndose por entonces los rebeldes (780-781). Con las fuerzas que había reunido para esta empresa hizo Abderrahmán una incursión en el país de los vascones y de los francos, destruyendo varias fortalezas, entre ellas la de Calahorra, y llevándose en rehenes al hijo de Aben-Belascot, que era probablemente un caudillo cristiano, á quien Dozy quiere identificar con el conde Galindo de Cerdaña. Hay que advertir que la fecha de estos sucesos no está conforme en los historiadores árabes, ni aun en el mismo Aben-Al-Atsir, que cuenta dos veces y en dos años distintos (el 157 y el 163 de la hegira) la expedición de Carlomagno, debiendo preferirse la segunda de estas fechas por convenir con la que ponen los cronistas francos.

(1) Al-Makkari: Analectes sur l'histoire et la littérature des arabes d'Espagne... publiés par MM. R. Dozy, L. Krehl et W. Wright (Leyden, 1855 1861). Texto àrabe solamente. Ya so ha hecho mérito de la traducción inglesa, no completa, de D. Pascual de Gayangos, única accesible al no arabista.

Nada más que eso dicen los árabes sobre la decantada expedición de Carlomagno, á la cual seguramente dieron poca importancia. Pero Dozy, influido aún por el prestigio de la tradición épica, y deseoso de concordar las relaciones árabes con las cristianas, quiere suplir con ingeniosas y atrevidas conjeturas este vacio, llegando à dar por cierto que Carlomagno vino á España traido por una verdadera coalición formada por todos los descontentos contra Abderrahmán; el Kelbi-el-Arabí, Gobernador de Barcelona; el Fihri-Abderraman-ben-Habib, partidario de los Abasidas, apodado el Eslavo ó el Siklabí por lo azul de sus ojos y lo rubio de su pelo; y, finalmente, Abul Asguad, hijo de Yusuf, que para burlar la vigilancia de sus carceleros se fingió ciego. Estos tres candillos se presentaron á Carlomagno cuando en Paderborn celebraba la dieta o Campo de Mayo, y le ofrecieron su alianza contra el emir de Cordoba. Carlomagno, que acababa entonces de domar, aunque no definitivamente, à los sajones, aceptó la propuesta, comprometiéndose el Arabí y sus parciales de la ribera del Ebro á reconocerle por señor, y prometiendo el Siklabi que haría una invasión en el reino de Tadmir (Murcia) con tropas berberiscas reclutadas en Africa. Esta combinación fracasó por haberse adelantado el Siklabi à levantar el pendón de la revuelta cuando Carlomagno no había pasado aún el Pirineo, desaviniéndose luego con el Arabi, y siendo, por último, vencido y muerto. Por su parte Al-Arabi no pudo cumplir la promesa que había hecho á Carlomagno, á causa de que los moros de Zaragoza, acaudillados por el defensor Hosain-ben-Yahia, se negaron à recibirle en la ciudad. Al-Arabi, después de agotar inútilmente todos los medios de persuasión con sus correligionarios, entregó su propia persona al Rey franco, y éste tuvo que abandonar al poco tiempo el sitio de Zaragoza y emprender la retirada, llamado á las orillas del Rhin por una nueva y terrible invasión de los sajones. Al

desfilar su retagnardia por Roncesvalles, los vascos se precipitaron sobre ella, la exterminaron por completo

y se apoderaron de un rico botin.

Esta harración, tan bien concertada, tan satisfactoria á primera vista, resulta hoy novelesca en muchas de sus partes. Según afirma el Sr. Codera, ninguno de los historiadores árabes conocidos hasta hoy dice una palabra de semejante conjura, ni de la presencia del Siklabí y del falso ciego en Paderborn: todos refieren contestes que Carlomagno fué llamado única y exclusivamente por el emir de Zaragoza, y que aquella ciudad le cerró sus puertas. Tampoco hacen mención de los vascos, y en esto concuerdan de una manera admirable con el testimonio de la poesía épica francesa, que sólo por incidencia los nombra, y atribuyo la victoria á los meros de Zaragoza con el llamado rey Marsilio.

Pero enfrente de esta versión, que por su doble origen pudiera creerse la más autorizada, se levanta la del historiador franco Eginhardo, que en su Vida de Carlomagno atribuye el fracaso del Emperador á la perfidia de los vascones, y dando curiosos pormenores de la batalla, cuenta entre los muertos à Eggihardo, prepósito de la Real mesa; al conde palatino Anselmo y al prefecto de la Marca de Bretaña, Rolando; y añade que aquel descalabro no pudo ser vengado, y que había anublado para siempre el corazón de Carlomagno. Idéntica es en el fondo la narración de los Anales (mal atribuidos al mismo Eginhardo, puesto que parecen ser de Angilberto) y versificados por el poeta sajón (1). Entre tan opuestos relatos hay que suspen-

<sup>(1)</sup> Venit in eodem loco ac tempore ad Regis praesentiam de Hispania surracenus quidam nomine l'binalarabi cum aliis sarracenis sociis suis, dedens se ac civitates quibus eum Rex Sarracenorum praefecerat.

A. 718. Tunc ex persuasione praedicti Sarraceni spem capiendurum quarundam in Hispania civitatum haud frustra concipiens, congregato exercitu, profectus est, superatoque in regione Wasco-

der el juicio, y hoy por hoy continúa siendo un problema si fueron árabes, o vascones los vencedores de

num Pyrinei Jugo, primo Pompelonem Navarrorum oppidum adgressus in deditionem accepit. Inde Hiberum amnem vado trajiciens, Caesarangustam praccipuam illarum partium civitatem accessit, acceptisque quos Ibinalarabi et Abuthaur, quosque alii quidam Sarraceni obtulerunt obsidibus, Pompelonem revertitur, Cujus muros, ne rebellare posset, ad solum usque destruxit, ac regredi statuens, Pyrinei saltum ingressus est. In cuius summitate Wascones, insidiis conlocatis, extremum aymen adorti, totum exercitum magno tumultu perturbant, Et liect Franci Wasconibus tam armis quam enimis praestare viderentur, tamen et iniquitate locorum et genere imparis pugnae inferiores effecti sunt. In hac certamine plerique aulicorum, quos rex copiis praefecerat, interfecti sunt, direpta impedimenta, et hostis propter notition, locorum statim in diversa dilapsus est. Cuius vulneris acceptio magnam partem rerum feliciter in Hispania gestarum in corde Regis obnubilavit (Einhardi Annales, en Pertz, Monumenta Germaniae Historica, I, 159).

« Cum enim assiduo ac nene continuo cum Saxonibus bello certaretur, dispositis per congrua confiniorum loca praesidiis, Hispaniam quam maximo poterat belli adparatu adgreditur, saltuque Pyrinei superato, omnibus quae adierat oppidis atque castellis in deditionem acceptis, salvo et incolumi exercitu revertitur, praeter quod in ipso Pyrinei jugo Wasconicam perfidiom parumper in redeundo contigit experiri. Nam cum agmine longo, ut loci et angustiarum situs permittebat, porrectus iret exercitus. Wascones, in summi montis vertice positis insidiis (est enim locus ex opacitate silvarum, quarum ibi maxima est copia, insidiis ponendis opportunus) extremam impedimentorum partem, et eos, qui novissimi agminis incedentes subsidio praecedentes tuebantur, desuper incursantes, in subjectam vallem deficiunt, consertoque cum eis proclio, usque ad unum omnes interficient, ac direptis impedimentis, noctis beneficio. quae iam instabat, protecti, summa cum celeritate in diversa disperguntur. Adjuvabat in hoc facto Wascones et levitas armorum, et loci in quo res gerebatur situs; e contra Francos et armorum gravitas et loci iniquitas per omnia Wasconibus reddidit impares. In quo proelio Eggihardus, et Hrhodlandus Britannici limitis praefectus cum aliis compluribus interficiuntur. Neque hoc factum ad praesens vindicari poterat, quia hostis, re perpetratata, ita disperous est ut ne fama quidem remaneret, ubinam gentium quaeri potuisset (Einhardi Vita Caroli Magni, Edidit Philippus Jaffe: Edi

Roncesvalles. Unos y otros olvidaron por completo tal historia (1), la cual sólo penetró en España traída en

tio in scholarum usu repetita, ex Biblioteca Rerum Germanicarum. Berolini, apud Weidmannos, 1867, pags. 33 y 34)».

El anónimo poeta sajón (en Pertz, 1, 234 235) no hace más que versificar el texto de los *Anales* atribuídos á Eginhardo, y, por consiguiente, no debe contarse como un texto diverso.

No así el astrónomo lemosín, biógrafo de Ludovico Pío, cuyo texto indica ya la celebridad popular que había alcanzado la derrota:

Carolus... statuit, Pyrenei montis superatu difficultate, ad Hispaniam pergere, laborantique Ecclessiae sub Sarracenorum accebissimo jugo, Christi fautore, suffrayari. Qui mons cum altitudine coelum contingat, asperitate cautium horreat, opacitate silvarum tenebrescal, angustia viae vel potius semilae commeatum non modo tanto exercitui, sed paucis admodum pene intercludut. Christo tamen favente, prospero emensus est ilinere... Sed hanc felicitatem transitus, si dici fas est, foedavit infidus incertusque fortunae ac vertibilis successus. Dum enim quae agi potuerant in Hispania peracta essent et prospero itinere reddium esset, infortunio obviante, extremi quidam in eodem monle regii caesi sunt agminis. Quorum, quia vulgata sunt, nomina dicere supersediv. (Vita Illudovici, en Pertz, Scriptores, II, 608.)

Por un epitafio (modernamente descubierto) de Egiardo, uno de los que murieron en Roncesvalles, se ha podido fijar con exactitud el dia de la batalla, que fué el 15 de Agosto del año 778. (Romania, II, 146-148).

(1) No hay para qué tracr à colación en un trabajo serio el tan apócrifo como famoso Canto de Altabiscar, compuesto en francés por Mr. Garay de Monglave, puesto en prosa vascuence por Luis Duhalde d'Espelette, y publicado en 1834 en el Journal de l'Institut Historique, de que el mismo Garay era secretario. El éxito verdaderamento increible y escandaloso que esta mediana falsificación ossiánica (la cual fué en su principio una inocente broma de algunos alumnos de la Escuela Polítécnica do Paris) obtuvo, no ya sólo entre los vascódlos españoles y franceses, que han solido brillar más por el entusiasmo que por el sentido crítico, sino en conocedores tan avisados de la poesía popular como Fauriel, y en historiadores literarios de tanto crédito como Amador de los Ríos, muestra una vez más los peligros à que arrastra el inmoderado afán de querer encontrar re-

alas de la poesía épica de los vencidos franceses, que en ella encontró su primer tema de inspiración y el manantial de sus más admirables y genuinas bellezas.

El recuerdo de Roncesvalles, idealizado como un martirio militar terrible y glorioso, tuvo más eficacia poética que todos los triunfos y esplendores del imperio carolingio; y una nueva poesía, germánica por sus origenes, francesa por la lengua, universal por su espíritu, que es el de todo el mundo heroico bárbaro, poesía la más profundamente épica que hubicse aparecido después de Homero, se nutrió y fortificó por la saludable virtud de aquel gran desastre, y creció en breve tiempo, y se hizo adulta, y dilató sus ramas por toda Europa con prolifica y exuberante vegetación, a cuya sombra empezaron á germinar otras epopeyas nacionales. El descubrimiento y la justa estimación de esta inmensa y enmarañada selva de poemas, y de sus multiples transformaciones, enlaces y degeneraciones, es uno de los grandes triunfos de la erudición moderna; ha ejercitado y ejercita el ingenio y la sagacidad de escuelas enteras de filología; tiene revistas y publicaciones especiales para su estudio; ha producido libros bastantes para llenar una biblioteca. Fuera irreverencia y pedanteria desflorar aqui tal materia, mucho más cuando nuestro argumento no lo exige, puesto que ni nació en Francia la fábula de Bernardo, ni fué conocida nunca alli. Basta, pues, remitir al lector deseoso de instruirse en tan rica materia, á las obras magistrales que sobre ella existen, y en particular à la admirable Historia poética de Carlomagno, de Gastón Paris (1865), modelo de sólida y severa ciencia literaria que, a pesar de su fecha, no ha envejecido en lo substancial, porque se acerca a la perfección cuanto

liquias de la tradición poética en todos los pueblos y en todas las razas. (Véase, sobre el *Altabiskarco Cantúa*, un articulo definitivo del docto vascófilo inglés Mr. Wenthworth Webster en el tomo III del *Boletin* de nuestra Academia de la Historia).

es dado á la flaqueza humana en tareas de investigación y de critica; y á la voluminosa y útil compilación que con el título de *Las Epopeyas francesas* publicó el laboriosisimo León Gautier, profundo conocedor de la materia, y lleno del mejor espíritu, pero más enfático, verboso y apasionado que lo que hoy se tolera en libros de ciencia (1).

Centro no ya sólo del llamado ciclo del Rey, sino de toda la epopeya francesa, es la Chanson de Rollans, perteneciente al siglo XI. Su fondo es muy histórico, y ya hemos visto que coincide de extraña manera con los relatos árabes. No hay más alusión á los vascos (si es que verdaderamente se refiere á ellos) que la contenida en estos versos al enumerar las huestes auxiliares del ejército infiel:

Ki puis véist li chevaler d'Arabe Cil d'Ociant e d'Argoilie e de Bascle.

El emir de Zaragoza, à quien se llama aquí Marsilio (¿Omaris filius?) tiene la misma importancia que en la historia, y auuque la geografia es algo fantástica (2), todavía se pueden concordar la mayor parte de los nombres topográficos con los que realmente llevan comarcas ó lugares de nuestra Peninsula. Las principales alteraciones históricas se deben seguramente al patriotismo del poeta, que supone á Carlomagno conquistador en siete años de la mayor parte de Es-

- G. Paris: Histoire poétique de Charlemayne. Paris, ed. A. Franck, 1865. Vid. especialmente la segunda sección del libro II.
- L. Gautior: Les Épopées françaises. Étude sur les origines et l'histoire de la littérature nationale, III, caps. XVIII à XXIV.
- (2) En la topografia del campo de batalla hay exactitud grande, como lo ha comprobado sobre los lugares mismos el eminente Rajna (A Roncisvalle. Alcune osservazioni topografiche in servizio della Chanson de Roland. En el Homenaje à Menéndez y Pelayo, II, 883-305)

paña, y explica su derrota por la traición de Ganelón, enemistado con Roldán y seducido por los parientes de Marsilio, y, finalmente, imagina un victorioso desquite con que Carlos no sólo se apodera de Zara. goza, y vence y mata al Rey Marsilio, sino también á su aliado Baligant, emir de Babilonia. El Hrolandus, prefecto de la marca de Bretaña, ligeramente indicado en uno de los textos de Eginhardo, cobra las proporciones de Aquiles de esta epopeya. El, con los Doce Pares, acaudilla la retaguardia del ejército de Carlomagno, compuesto de 20.000 hombres; él es el mártir de la cristiandad en aquella sangrienta rota; y serán para siempre inmortales, mientras haya espíritus capaces de sentir la poesía ingenua, viril y humana (aunque se presente revestida de formas anticuadas y toscas), sus solemnes palabras à Turpin y à Oliveros, el toque tardio y desesperado de su cuerno de marfil, la tierna despedida que dirige, como á ser animado, á su fiel espada Durenda, cuando por tres veces intenta en vano estrellarla contra la roca.

La Chanson de Rollans, cuyo texto, aun en el manuscrito de Oxford, que es el más antiguo conocido, presenta huellas de refundición, fué á su vez refundida innumerables veces en francés, en alemán, en latin y hasta en las sagas islandesas. Los nombres de Zaragoza, Pamplona y Roncesvalles continuaron resonando en boca de los juglares hasta las postrimerías del género, que todavía en el siglo XIV produjo las compilaciones franco-itálicas de L'Entrée en Espagne y La Prise de Pampelune, las cuales sirven de transición á los primeros poemas italianos sobre este argumento, conocidos con el nombre genérico de La Spagna (1).

<sup>(1)</sup> Véase, sobre el desarrollo de la leyenda en Italia, el bello estudio de Pío Rajna, La Retta di Roncivvalle nella letteratura cavalleresca italiana (Bologna, tipi Fava e Garagnani, 1871). Estas Españas son unas en yerso y otras en prosa, y más

Ya hemos indicado en otro lugar del presente libro la capital influencia que la peregrinación compostelana tuvo en el proceso y divulgación de estas leyendas épicas. El sagacisimo Rajna se inclina á creer en la posibilidad de que la Canción de Rolando (que supone derivada por tradición no interrumpida de cantos muy inmediatos al hecho de la batalla) fuese compuesta ó refundida en su forma actual por uno de tantos juglares franceses que yendo en romería á Santiago ó volviendo de visitar las cortes españolas tenían que pasar forzosamente por Roncesvalles; y la exactitud topográfica que en esta parte muestra el poema da mucha fuerza á esta conjetura. Aquel gran río que periódicamente se desbordaba sobre España tenía en Galicia su natural desembocadura, y en Galicia hemos de buscar los primeros indicios de la tradición épica francesa, algo españolizada ya, aunque más en los accidentes que en la substancia.

La tarea no es difícil, puesto que nadie duda que en Santiago fué compuesta, por lo menos, la primera parte de la *Crónica de Turpín*, y que la segunda tampoco es ajena á las tradiciones compostelanas. Los dos sabios críticos, que de un modo más cabal y satisfactorio hau tratado de este libro (1), convienen, aunque

antiguas, según prueba Rajna, y según es conforme al natural proceso épico, las primeras que las segundas.

 De Pseudo-Turpino (tesis latina de Gastón París). París, Franck, 1865.—Dozy: Le Faux Turpin (en el tomo II, tercera edición de los Recherches, 1881, páginas 372-431 y XCVIII y CVIII).

En desagravio de la verdad y en honra de un filòlogo de nuestra lengua y raza, conviene advertir que buena parte de los argumentos de Dozy en esta disertación (prescindiendo de la parte de erudición arabiga, en que era consumado maestro) se encuentran ya en un importanto estudio de D. Andrés Bello inserto en los Anales de la Universidad de Chile (1853), aunque Dozy no le cita ni una vez sola. Vóase Obras completas de D. Andrés Bello, tomo 6.º; Santiago de Chile, 1833, págs. 357-387 y 423 436. Las conclusiones de Bello difieren poco de las de Dozy, pero se

en otras cosas estén discordes, en distinguir en él des partes de muy diverso contenido y carácter, ninguna de las cuales, por supuesto, puede ni remotamente ser atribuída al Arzobispo de Reims, Turpin, muerto hacia el año 800, sino à dos falsarios muy posteriores. Los cinco primeros capítulos poco ó nada tienen que ver con las narraciones épicas: es cierto que hablan del sitio de Pamplona, cuyos muros se derrumban ante Carlomagno como los de Jericó al son de las trompetas de Josué; pero el Emperador, más bien que como guerrero, aparece con el carácter de pio y devoto patrono de la iglesia de Santiago, cuyo camino abre y desembaraza de paganos, movido á tal empresa por la visión de la Vía Láctea tendida desde el mar de Frisia hasta Galicia, y por sucesivas apariciones del mismo Apóstol. El autor insiste mucho en las iglesias que Carlos fundo y doto, en los infieles que hizo bautizar, en los idolos que derribó, dando sobre el de Cádiz noticias que concuerdan, como ha advertido Dozy, con las de los escritores árabes. Fundándose en los conocimientos geográficos, bastante extensos, aunque no muy precisos, que el autor demnestra de la Península, creyó Gastón Paris que estos capitulos podían ser de un monje compostelano del siglo XI; pero Dozy, no sólo los juzga posteriores en más de ochenta años á tal fecha, fundándose en varias circunstancias históricas, y entre ellas en la frecuente mención de los almoravides con el nombre de moabitas, sino que tiene por imposible que el autor fuese español, en vista del desprecio que manifiesta por todas las cosas del país y los vituperios que dice de los naturales, hasta contar, entre otras fábulas no menos absurdas, que casi

ha de advertir que Bello no distingue las dos partes de la *Crónica*, y que se aventura domasiado atribuyéndosela à Dalmacio, obispo de Iria, y suponiendo que fué escrita en 1095. De todos modos, el trabajo de Bello es notabilisimo para su tiempo, y no se comprende su omisión tratándose de esta materia, que estudió muy à fondo.

todos los gallegos habían renegado, y que tuvo que rebautizarlos el Arzobispo Turpín, á excepción de los contumaces, que fueron decapitados ó reducidos á esclavitud. Si con esta denigración se compara el entusiasmo ciego del autor por la gente francesa, «optimam scilicet, et bene indutam, et facie elegantem», resulta más y más confirmado el parecer de Dozy, es á saber: que los primeros capítulos del Turpín fueron compuestos por un monje ó clérigo francés residente en Compostela, y que formaba de la rudeza española el mismo petulante juicio que los tres canónigos biógrafos de

Gelmirez, por ejemplo.

Desde el capítulo sexto en adelante, la Crónica de Turpin cambia de aspecto. No faltan en ella reminiscencias de los libros históricos de la Biblia, y hasta una controversia teológica en forma entre Roldán v el gigante Ferragut; no falta tampoco el obligado panegirico de la Iglesia de Compostela, para la cual el osado falsario reclama la primacía de las Españas, que le supone otorgada por Carlomagno en un Concilio. Pero lo que predomina es el elemento épico, derivado de las gestas francesas, aunque transformado conforme al gusto de la literatura latino-eclesiástica. Reaparecen, pues, en el Pseudo Turpin, y le debieron su crédito entre los letrados, la traición del rey Marsilio y de Ganelón; la sorpresa de los 20.000 hombres de la retaguardia «por haberse entregado al vino y á las mujeres»; el cuerno de Roldán; la roca hendida por su espada Durenda; la muerte de Roldán y su apoteosis, celebrada por coros de ángeles que conducen al Paraiso su alma; el sangriento desquite de la derrota, con tres dias de matanza, en que el sol permanece inmóvil; el castigo de Ganelón..., y, en suma, casi toda la materia de la Chanson de Rollans, ò de una muy parecida à ella; exornándola, además, con ciertas tradiciones locales relativas á las sepulturas de los héroes en varias ciudades del Mediodía de Francia, y con la mención del sitio llamado hoy Valcarlos (limite de España con la

Navarra francesa), lo cual hace presumir que el autor había recorrido los parajes que fueron teatro de la derrota.

¿Quién fué este segundo é impudente falsario, que llega á tomar el nombre de Turpin y poner en su boca la narración, lo cual nunca hace el primero? Gastón Paris atribuyó estos capítulos á un monje de Viena del Delfinado; pero Dozy manifiesta opinión muy contraria. Que este nuevo Turpín era también francés, no tiene duda, como tampoco que le interesaban mucho las pretensiones de Compostela, donde probablemente escribía, y donde se ha conservado su libro formando parte del célebre Códice Calixtino; pues por una superchería todavia más grave que la del Turpín, se pusieron à nombre del gran pontifice Calixto II una colección de milagros de Santiago, una historia de su traslación, y otras piezas más ó menos apócrifas ó sospechosas, aunque todas sean hoy de inestimable valor para la crítica de las leyendas (1). Esta compilación, dividida en cinco libros (de los cuales el último era como el manual ó guia del peregrino en Santiago) fué donada por Aimerico Picaud del Poitou à la Iglesia de Santiago por los años de 1140 (fecha que no puede ser muy posterior à la de su primitiva redacción, en que acaso intervino el mismo Aimerico); y copiada luego en todo ó en parte por los peregrinos, es la que mayormente extendió por Europa el conocimiento del Pseudo Turpín, á la vez que entre los clérigos españoles autorizo el principal tema de la epopeya Carolingia.

Pero fuera del circulo en que imperaban las ideas galicanas y cluniacenses, no podían ser recibidas de

<sup>(1)</sup> A las antiguas ediciones de la Crónica de Torpin, por Sichardo (1566, Francfort) en Germanicarum rerum vetustiores chronographi, y de Ciampi (Florencia, 1822), ha sustituído la Le M. Castets, profesor de Montpellier, que pasa por mucho más correcta que todas las precedentes.

buen grado, sino con vehemente protesta del sentimiento nacional, las fabulosas conquistas de Carlomagno en España, como tampoco los homenajes que los cronistas francos (Eginhardo, el poeta sajón, el astrónomo lemosin, los Anales de Metz, de Fulda, de Tilli; los Bertinianos, Loiselianos, Laureshamenses, Reginón y otros) referian haber hecho Alfonso II el Casto á Carlomagno por medio de sus embajadores Froia y Basilisco, portadores de riquisimos presentes: embajada honorífica que Eginhardo interpreta como acto de formal sumisión (1).

Nuestros exiguos cronicones de los primeros siglos de la Reconquista nada dijeron de estas embajadas, lo cual no es razón suficiente para negarlas. De la expedición de Carlomagno á España habló por primera vez el monje de Silos à fines del siglo XI o principios del XII, para protestar con indignación patriótica contra la idea de que ninguna gente extraña hubiese avudado á los españoles en la empresa de su reconquista. Muéstrase enterado de las narraciones de los historiadores francos, especialmente de Eginhardo, pero niega en redondo que Carlomagno conquistase ciudad alguna de este lado de los Pirineos; y después de referir el llamamiento del moro Hibinnalarabi, gobernador de Zaragoza, atribuye la retirada de Carlomagno á haberse dejado seducir por el oro de los infieles, añadiendo con profundo desdén y gran injusticia que Carlos prefería á las fatigas de la guerra el deleitarse en las termas de Aquisgram, y que la belicosa España no es para domada fácilmente por milites togados (2).

<sup>(1)</sup> Adeonanque Hadephonsum Galleciae atque Asturicae regem sibi societate devinxit, ut is, cum ad eorum vel litteras vel legatos mitteret, non aliter se apud illum quam proprium suum apellari juberet (paga. 38-39).

<sup>(2)</sup> España Sagrada, XVII, pág. 280. «Caroli Magni adventus in Hispaniam».

Celerum a tanta ruina, practer Deum patrem, qui a peccatis hominum in virga misericordiae visitat, nemo exterarum gentium

En cuanto à Roncesvalles, copia el segundo relato de Eginhardo, y trae, por consiguiente, el nombre de Roldán (Rotholandus Britannicus Praefectus).

A mediados del siglo XII los relatos poéticos franceses estaban tan vulgarizados, que el cantor del sitio de Almería, y cronista del Emperador Alfonso VII, los recordaba como cosa notoria á todos, para sacar de ellos comparaciones en honor de su héroe favorito, Alvar Fáñez:

> Tempore Roldani si tertius Alvarus esset, Post Oliverum, fateor sine crimine verum, Sub juga Francorum fuerat gens Agarenorum, Nec socii chari jacuissent morte perempti.

Sagazmente nota Gastón Paris sobre este pasaje que la forma popular y no erudita del nombre de Roldán, y la asociación de su nombre con el de Oliveros, apenas mencionado en el Turpín, son indicios de que el anónimo poeta latino conocia alguna canción de gesta análoga al Rollans, si no era el Rollans mismo, cuya divulgación en España puede remontarse al mismo siglo XI.

Pero al pasar la leyenda de Roncesvalles de los juglares franceses á los castellanos, comenzó á españo-

Hispaniam sublevasse cognoscitur. Sed neque Carolus quem infra Pyreneos montes quasdam civitates a manibus Paganorum eripuisse Franci falso asserunt... Tunc Carolus rew persuasione praedicti Muuri spem capiendarum civitatum in Hispania mente concipiens, congregato Francorum exercitum per Pyrinea deserta juga iter arripiens ad usque Pampilouensium oppidum incolumis percenit: quem ubi Pampilonenses vident, magno cum gaudio suspiciunt, Erant enim undique Maurorum rabie coangustati. Inde quum Caesaraugustam civitatem accessisset, more Francorum, auro corruptus, absque ullo sudore pro eripienda a Barbarorum dominatione Sancta Ecclesia, ad propria revertitur. Quippe bellatrix Hispania duro, non togato milite conculitur. Anhelabat etenim Carolus in termis illis citius lavari, quas Grani (a) ad hoc opus deliciose construxerats.

(a) Gravi dice el texto del P. Ptórez, pero me parece evidente la corrección Graní (Aquisgran).

lizarse en términos tales, que más que imitación ó continuación, fué protesta viva del sentimiento nacional contra todo invasor extraño. Un personaje enteramente fabuloso, pero en cuya fisonomía pueden encontrarse rasgos de otros personajes históricos, apareció primero como sobrino de Carlomagno y asociado á sus triunfos, después como sobrino del Rey Casto, y como único vencedor de Roncesvalles. Luego apuntaremos lo que con más verosimilitud conjetura la crítica sobre los diversos estados de formación de esta leyenda. Antes conviene presentar los principales datos de ella, tal como estaba ya enteramente formada en el siglo XIII. tal como la leemos en los más antiguos textos, que no son, por desgracia, los primitivos cantares de gesta, sino los extractos que de ellos hicieron los cronistas eruditos, el Tudense, el Toledano (1) y la Crónica General. La caprichosa invención de los juglares se había incorporado ya en la historia, y la historia hundió en el olvido los anteriores monumentos poéticos.

Convienen en muchas cosas substanciales D. Lucas de Túy y el arzobispo D. Rodrigo; pero en otras profundamente difieren, lo cual prueba que tenían diversas fuentes ó que las interpretaban con diverso espíritu. En uno y otro, Bernardo es ya leonés por ambas líneas, nacido, según el Tudense, de ilícitos amores; según el Toledano, de secreto matrimonio (furtivo connubio) del conde D. Sancho con la hermana del Rey Casto, Doña Ximena (Scemena). En uno y otro, este ayuntamiento es castigado con prisión del Conde en un castillo (que el Tudense dice ser el de Luna), y encierro de Doña Ximena en un monasterio. En uno y otro, el Rey, que no tenía hijos, educa con gran esmero á Bernardo, que en su adolescencia sobresalia

Tomo XI.

Lucae Tudensis Chronicon Mundi, lib. IV. (En el tomo IV de la Hispania Illustrata de Scoto, 75-79).

<sup>—</sup> Roderici Ximenii de Rada, Toletanae Eclesiae Praesulis, De rebus Hispaniae, lib. IV, caps. IX, X, XI, XV, XVI. (En el tomo 3.º de los PP. Toledanos).

entre todos por su aventajada estatura, gallardo aspecto, elocuencia, ingenio y destreza en las armas. Cuando Carlomagno, envanecido con sus triunfos en Cataluña y en Vasconia, escribe al rey Alfonso para que se haga vasallo ó súbdito suyo, Bernardo, lleno de ira, presta anxilio á los sarracenos. Obsérvase aquí una variante notable: en la narración de D. Rodrigo, Alfonso el Casto aparece en connivencia con el Emperador, á quien secretamente llama à España, ofreciéndole la sucesión de sus reinos, por carecer de hijos. Los magnates de Alfonso, al enterarse de tal embajada, estallan en indignación, y llevando Bernardo la voz de todos, obligan al Rey á revocar su promesa, amenazandole, si no, con arrojarle del reino y romper toda fidelidad, porque (añade el cronista) «querian más morir libres que vivir en la servidumbre de los Francos». El rey, aterrado con las amenazas, envía nueva embajada á Carlos, volviéndose atrás de lo prometido. Carlos, sediento de venganza, traspasa los Pirineos y es derrotado en Roncesvalles, no á la vuelta, sino á la ida; no en su retaguardia, sino en su vanguardia; no por los moros de Zaragoza, sino por el rey Alfonso el Casto con un ejército de cristianos de Asturias. Alava, Vizcaya, Navarra, la Rioja y Aragón. Bernardo estuvo siempre al lado de Alfonso, aunque corrió falsa voz de que venía por los puertos de Aspa con un ejército de sarracenos. El toque de la bocina de Roldán se atribuye aqui á Carlomagno, que con su tañido congrega à los dispersos, para emprender su retirada. Carlos muere en Aquisgrán aquejado por el pesar de la derrota, y manda que en su epitafio quede en blanco la parte correspondiente à la guerra de España, de donde volvia sin gloria y sin venganza.

Para el Arzobispo D. Rodrigo, por consiguiente, Roncesvalles fue una victoria nacional, una victoria de todos los pueblos cristianos de España, acaudillados por el Rey de León. Este ardiente españolismo suyo, tan raro en la Edad Media; este sentido de la unidad nacional, que es el gran timbre de su obra histórica, le hace protestar malhumorado contra las fábulas de los juglares franceses y contra los que les daban crédito (nonnulli histrionum fabulis inhaerentes), y negar con el mismo vigor que el Silense, que el Emperador hubiera conquistado ciudades y castillos en España, ni ganado batallas contra los árabes, añadiendo que tampoco era verdad que hubiese abierto el camino de Santiago: en lo cual se ve una clara alusión contra el falso Turpin, principal propagador de esta patraña. Dedica un capítulo entero á enumerar los verdaderos conquistadores de las ciudades de España, para rendir con el peso de la evidencia á los que estuviesen preocupados por fabulosas narraciones.

De muy distinto modo veia las cosas el Tudense, ó por ser su patriotismo menos ardiente que el de don Rodrigo, ó porque conciese la leyenda en una forma más antigua y menos españolizada. Atribuye el triunfo al rey Marsilio, entre cuyos auxiliares figuran algunos navarros (los vascones de Eginhardo) y también Bernardo, que, al parecer, pelea por su cuenta y riesgo, y pospuesto el temor de Dios, ayuda à los sarracenes en la matanza. Tampoco era natural que el obispo de Túy rechazase las tradiciones compostelanas acerca de Carlomagno; y aunque no le concede la gloria de haber abierto el camino de Santiago, le hace venir como peregrino á visitar el sepulcro del Apóstol, y á erigir en metropolitana aquella iglesia, estableciendo la vida claustral conforme à la regla de San Isidoro: todo según en la Crónica de Turpín se relata.

En cuanto à las sucesivas andanzas de Bernardo, concuerdan muy poco ambos prelados. El Bernardo medio Carolingio del Tudense se reconcilia con el Emperador, obtiene de él grandes honores, se hace glorioso entre los iomanos, galos y germanos, y pelea con irresistible esfuerzo contra los enemigos del Imperio. Vuelto à España cuando ya reinaba Alfonso III el Magno, le asiste en sus victorias contra los meros,

puebla el Castillo del Carpio, cerca de Salamanca, y desde allí solicita, en son de guerra, la libertad de su padre, que el Rey le promete, aunque no declara el historiador si la promesa fué cumplida. Por entonces Carlos el Calvo hace una invasión en España, y Bernardo, con ayuda del renegado Muza, rey de Zaragoza,

le derrota en las gargantas del Pirineo.

Mucho más sencilla es aqui la narración del Toledano, que nada dice de esta nueva victoria contra los francos, ni tampoco de las empresas de Bernardo fuera de España; pero sí de sus hazañas contra los moros en tiempo de Alfonso III, de la fundación del Carpio y de la rebeldía contra Alfonso el Magno, en la cual Bernardo, aliado con los árabes, devasta las fronteras del reino hasta que el Rey le otorga la libertad de su padre, ciego y decrépito. Lo de la ceguera falta en el Tudense.

No parecía cosa muy fácil concordar estas dos versiones, que seguramente corresponden á dos momentos en la evolución de la leyenda; pero todo era posible con el sistema adoptado por los compiladores históricos de los tiempos medios. Cuando Alfonso el Sabio hizo escribir en lengua castellana nuestra primera historia general, dos libros sirvieron principalmente de base y entraron integros en ella: el de D. Lucas de Tuy y el del arzobispo D. Rodrigo. Las diferencias entre ambos textos se arreglaron de cualquier modo ó de ninguno, y para completarlos se acudió á los Cantares de gesta, disolviendo en prosa su holgada metrificación, pero no de tal suerte que desapareciesen las huellas de su origen. La invasión de este elemento épico en la Crónica General empieza con la leyenda de Bernardo, que se presenta alli rica de pormenores dramáticos, los cuales había desechado antes la severidad de D. Lucas y de D. Rodrigo. Si los vestigios del primitivo cantar, o Estoria de Bernardo, están en alguna parte, alli es donde deben buscarse.

En 1897 tuve la fortuna de publicar por primera

vez (1) el texto primitivo de esta leyenda, tal como aparece en la genuina Crónica General, valiendome para ello de un códice del siglo XIV que poseo, y que pertenece à la misma familia que el célebre manuscrito escurialense, tenido como prototipo de la versión matriz. En él, y no en el texto abreviadísimo y desconcertado de uno de los compendios de la Crónica que en 1547 imprimió Florián de Ocampo, debe leerse esta larga é interesante narración, donde es fácil separar la parte tomada de D. Lucas y de D. Rodrigo. de lo que procede directamente de la tradición poética. No un solo cantar de gesta, sino varios, y nada conformes entre si, habían corrido sobre las aventuras del héroe. La General prefiere uno, que es el que por excelencia llama Estoria de Bernaldo (acaso fuera ya una transcripción en prosa), pero se hace cargo de las variantes de los demás, aunque sea para rechazarlas como menos autorizadas. Había cantares, por ventura los más antiguos, en que Bernardo estaba entrencado con la familia carolingia à la vez que con la de León, y en que se le daba por madre à Doña Tiber, hermana de Carlomagno, la cual, viniendo en remería á Santiago, se había rendido al amor del Conde de Saldaña. «Et algunos disen en sos cantares et en sos fablas que »fué este Bernaldo fijo de Doña Thiber, hermana de »Carlos rev de Francia ó que la llevó para Saldaña ó »que ovo este fijo en ella, é quél rescibió el rey don »Alonso por fijo pues que otro non avie empés él...» (cap. VI del reinado de Alfonso el Casto). Y más adelante, en el capítulo XIII del reinado de Alfonso el Magno, hablando de un supuesto viaje de Bernardo à Paris: «È disen en les *cantares* qu'el dixo alli que era »sobrino del rey Carlos el Grande, é fijo de Doña Tim-»bor su hermana, é quél dixo Carlos que le prasie mu-»cho con él. En la corte estava entonces un fijo de

<sup>(</sup>i) Puede verse en la introducción al tomo VII de las Obras de Lope de Vega, ed. de la Academia Española, pp. CVI-CXV.

»Doña Timbor, á quien dixo el rey sil querie resce»bir por hermano, é él dixo que non, ca lo non era.
»Bernaldo quando lo oyó pesol mucho de corazón, é
»desafiol ante el rey é salliose del palacio é fuesse para
»su posada. El rey Carlos enbiol estonces grant aver
Ȏ cavallos é armas. Otro día mañana salliose Ber»naldo de París é fué andar por la via é comenzó á
»fazer mucho mal por todos los lugares do andava».

En otras gestas, ó en estas mismas, se atribuían á Bernardo grandes empresas en Francia; y no faltaban juglares que diesen por principal campo de sus triunfos el Pirineo aragonés, atribuyendole la población del Canal de Jaca y la conquista de Ribagorza: «É »andando de la una é de la otra parte corriendo é ro-»bando quanto fallava, llegó á los puertos de Aspa é »pobló y la canal que disen de Iaca. E tan grand era »el miedo et el espanto que del avien las yentes, que »non sabien qué se faser antél, et él andando en esto »ovo tres veses batalla con moros é siempre los ven-»ció é ganó dellos grandes riquezas además. Et con »estos averes ganó él después dende el Aynsa fasta »Berbegal é Barvastro, é Sobrarve, é Monte Blanco: »todas estas fronteras mantenie él bien é esforçada-»damente. Después desto casó con una dueña que avie »nombre Doña Galiana, fija del conde Alardos de La-»tre, é ovo en ella un fijo á quien dixeron Galin Ga-»lindes que fué después mucho esforzado cavallero...» A lo cual añade la *Crónica* impresa por Ocampo: «Mas »porque non fallamos nada de todo lo que aqui have-» mos dicho de Bernaldo desde la muerte del conde don »Sandias, fasta en este logar, en las estorias que ficie-»cieron é compusieron los omes sabios, por ende non »afirmamos nos, nin dezimos que assi fuesse, ca non »lo sabemos por cierto, sinon quanto oimos dezir á los »juglares en sus cantares».

Precisamente en esta familia de cantares desdeñados por la *General*, estaban los únicos elementos históricos de la leyenda, ya se refieran al Bernardo nieto de Carlomagno y rey de Italia, ya más bien al Bernardo, hijo de Ramón, conde de Ribagorza y de Pallars, casado con Doña Teuda ó Toda, hija del conde Galindo de Jaca, y fundador del monasterio de Ovarra, en la Noguera Pallaresa; personaje que ha yacido olvidado en las doctas páginas de Zurita, Pujades, Pellicer y Traggia, hasta que Milá y Fontanals le concedió los honores de la inmortalidad poética, haciéndole héroe de un cantar de gesta, que llamó La Causó del Pros Bernart, que es de lo poco verdaderamente épico que hay en nuestra literatura contemporánea.

La identificación de este Bernardo con el del Carpio fué ya propuesta en el siglo XVII por Pellicer, y las palabras explicitas de la General no dejan duda de que los juglares habían hecho de ellos un mismo personajo. Quizá el Bernardo ribagorzano habria dado asunto à alguna rapsodia fronteriza ó franco-hispana, que fuese como el germen de la tradición relativa á las hazañas de Bernardo en el Alto Aragón. Pero con este solo dato, aun reconociendo todo su valor, no se explica integramente el proceso de la leyenda, puesto que los cantares (si los hubo) que celebrasen al primer Con le de Ribagorza, no es verosimil que dijeran nada de Roncesvalles, ni mucho menos de la historia doméstica de Bernardo del Carpio, que es la parte verdaderamente humana y dramática de esta fábula. Todo ello debió de inventarse por grados, pero no á merced de una fantasía arbitraria. De los dos Bernardos históricos, el rey de Italia y el hijo de Ramón, ó quizá sólo del último, que por más cercano y más épico nos interesaba más, se tomó el nombre, que no es español, sino franco; y se tomó además el recuerdo de sus hazañas libertadoras contra moros y de su parentesco más ó menos remoto con la familia carolingia. Por eso en los cantares que tenemos por más antiguos, Bernardo aparece como hijo ilegitimo de una hermana de Carlomagno. Fácil fué transportarle de los montes de Aragón á los de Navarra, y hacerle tomar parte

en la jornada de Roncesvalles; al principio, acaso, como auxiliar, y después como vencedor de los paladines francos; pero todavia sin determinar concretamente ningún lance personal suyo, puesto que la lucha con Roldán es invención de poetas eruditos del siglo xvi, de la cual no hay rastro en la Edad Media. ¿Cuándo empezó Bernardo à convertirse en héroe leonés? No creemos que antes de la unión de Navarra y Castilla en la persona de D. Sancho el Mayor. Entonces sería cuando la obscura leyenda de Ribagorza, encerrada hasta entonces en los valles del Pirineo, penetrase en la tierra l'ana, en la region épica por excelencia, y fuese recogida y transformada por el sentimiento patriótico de los juglares castellanos, que convirtieron en protesta lo que hasta entonces había sido remedo. Conservábase memoria, sin duda, de los homenajes de Alfonso el Casto á Carlomagno, aunque nada hubiesen querido decir de ellos nuestros cronistas; se tenía tal sumisión por vergonzosa, y agrandábase la falta del Rey hasta suponer que había hecho expreso pacto con el Emperador de los francos ofreciéndole entregarle su reino o designarle por sucesor en él. Como desquite de tal flaqueza se consideró la victoria de Roncesvalles, en que se hizo intervenir al mismo rey Alfonso, arrastrado por la voluntad unánime de sus ricos hombres. Pero no suelen ser los reves los favoritos de la poesía épica, y así como el héroe de las canciones francesas de Roncesvalles no es Carlos. sino Roldán, así también el vengador de la honra española no es Alfonso, sino Bernardo, personaje castizo y definitivo, leonés ya por ambas lineas, que hunde en el olvido al hijo de Ramón y al hijo de Doña Tiber. ¿Cuándo empezó á sonar en los cantares el nombre del Conde de Saldaña? No antes de la segunda mitad del siglo XI, puesto que todavía en 1031 no estaba aquella villa regida por condes (1). Todavía hay que

(1) Lo estaba ya en 1956. En el Fuero de San Salvador de

conceder mayor espacio para la transformación de Doña Tiber en Doña Ximena; mucho más si se tiene en cuenta que el nacimiento ilegitimo de Bernardo parece calcado sobre la historia de la ilegitimidad de Roldán, que no suena hasta muy tarde en poemas franceses o franco-itálicos, si bien fundados probablemente en otros que se habrán perdido. De todos modos, el tema no pertenece à la primitiva epopeya carolingia. y es, por otra parte, bien sabido que lo ultimo que se canta de su héroe son sus mocedades. Atendiendo a todas estas circunstancias, puede, aproximadamente, fijarse la redacción de la Estoria de Bernaldo en la segunda mitad del siglo XII, que es la misma época que generalmente se asigna al *Poema del* Cid. v que fué, según todos los indicios, la edad de oro de nuestra poesía histórica. Aun el nombre de don Bueso, que llevó un merino de Saldaña, en tiempo de D. Sancho III el Descado, parece nuevo indicio en favor de esta cronología, si bien no carece de dificultad para identificarle con el primo cormano de Bernardo, el origen francés que en nuestros cantares se le asignaba y que parece retrotraernos á tiempos muy remotos. Así la General, en el capítulo VIII de Alfonso el Magno: «Llegáronle nuevas de commo un alto ome de » Francia que avie nombre Buesso le era entrado en »la tierra con grand hueste et que ge la andava des-»truyendo quanto más podie. El rey fué entonces constra él con grant poder et ovo con él su batalla en » Carrión, que es en la tierra de Castilla é murieron y » muchos de cada parte. Et algunos disen en sus canta-» res que este Buesso era primo cormano de Bernaldo. E »lidiando assi unos con otros oviéronse de fallar aquel

Cantamuda, publicado por el docto montañés D. Angel de los Rios y Rios en su Noticia histórica de las Behetrias (Madrid, 1876, pág. 161), confirman Comite Assur Diduci et Comite Gomez Didaci in Saldania. Este conde Gómez Diaz fué fundador del Monasterio de San Zoil de Carrión.

»Buesso é Bernaldo, é fuéronse ferir uno á otro tan de »resio que las lanzas fizieron quebrar por medio. Desi »metieron mano á las espadas, é dávanse grandes »golpes con ellas, pero al cabo venció Bernaldo é mató «y á D. Bueso». No es aventurado suponer que de este combate personal de Bernardo con un alto ome de Francia (por otra parte desconocido en la poesía de nuestros vecinos) naciese andando el tiempo el episodio de la lucha cuerpo á cuerpo entre Bernardo y Roldán.

Digamos, pues, con Milá y Fontanals, á cuyo talento analítico y docta sagacidad se debe la más plausible solución de este intrincado problema de historia literaria que «el presente ciclo se formó, con el apoyo »del Bernardo de Ribagorza, por influencia, por re-»medo, y pudiéramos decir por emulación de los can-»tares franceses». Y puede añadirse que suplantó a estos cantares, y que con ser una ficción enteramente poética y antihistórica, penetró con facilidad en las historias latinas y castellanas, y reinó sin contradicción en ellas hasta fines del siglo xvi: lo cual prueba que Bernardo, aurque materialmente no existió, á lo menos en el tiempo y en los lugares que se suponen, debió haber existido, y fué engendrado por una necesidad moral y patriótica, sin lo cual hubiera vuelto muy pronto al limbo de la obscuriddad, como tantos otros hijos de la fantasia poética que nada vivo ni actual representan.

Imposible es hoy determinar cuál seria el contenido de la Estoria de Bernaldo, tal como se cantaba ó leía en el siglo XIII, purgada ya de los resabios afrancesados que tuvo en su origen. Hemos visto que el Tudense y el Toledano no concuerdan entre sí, ya porque se valieron de textos diversos, ya principalmente por la mezcla de especies históricas y eruditas, que ellos se afanan por conciliar con la tradición popular. Además, uno y otro, sin duda por la severidad histórica que cuadraba á su intento, prescinden de la parte dramática de la leyenda; y otro tanto hace el autor del *Poema de Fernán González*, que precedió, como es sabido, a la *Crónica general*. Bernardo, en el proemio histórico de este poema, no es más que el vencedor de Roncesvalles con gentes españolas, pero aliado con el rey Marsilio, sobre cuya alianza hace el poeta cristianas salvedades, lo mismo que D. Lucas

de Túy, à quien generalmente sigue (1).

Pero ni el Tudense, ni el Toledano, ni el monje de Arlanza nos dan más que el esqueleto de la parte his. tórica de la leyenda. No tenemos un Roncesvalles castellano. Mucho mejor conocemos la parte novelesca, gracias à la feliz ocurrencia que los redactores de la General tuvieron de suplir con los textos poéticos los vacios de las crónicas latinas. La transcripción debió de ser bastante fiel, puesto que en algunos pasajes se descubren todavía rastros de versificación, y en muchos persiste el diálogo. Pertenecen, pues, al género de escenas épicas derivadas inmediatamente de los cantares, la prisión del Conde de Saldaña, la revelación que dos dueñas fijasdalgo hacen a Bernardo del secreto de su nacimiento, las sucesivas peticiones que dirige al Rey sobre la libertad de su padre, y la sublime escena final, en que llega á tocar su mano helada por la muerte. Copiaremos algunos de estos trozos

 Sono Bernaldo del Carpio que franceses passavan, Que à Fuente Rrabya todos ay arryavan Por conquerir à Espanna, segun que ellos cuydavan Que gela conquerirían, mas non lo bien asmavan.

Movió Bernald del Carpio con toda su mesnada, Si sobre moros fuese era buena provada, Movyeron para un agua muy fuerte é muy yrada, Ebro la dixeron, siempre assí es hoy llamada. Fueron para Caragoca á los pueblos paganos, Besó Bernald del Carpio al rey Marsyl las manos, Que diese delantera á los pueblos castellanos Contra los doce Pares esos pechos lozanos.

Tovo la delantera Bernaldo esa ves, Con gentes espannones, gentes de muy gran pres; Vencieron esas oras à los franceses muy de rafés: Fué esa à los franceses más negra que la primer vespara que se vea con cuánta fidelidad fueron convertidos en romances andando el tiempo.

Cap. X (del reinado de Alfonso el Casto): De commo

Bernaldo sopo commo era presso su padre.

«Cuenta en la Estoria de Bernaldo que en aquel XXVIII año del regnado... dos altos omes que eran en la corte desse rey don Alonso, avie el uno nombre Blasco Melendes et el otro Suero Blasques, que seyendo parientes de Bernaldo é pesándoles mucho de la prisión del conde Sandias, que ovieron su conseio, amos en uno, de commo faríen saber á Bernaldo que su padre era preso, ca non lo osavan desir en otra guisa, é fué en esta manera. Metieron en su conseio á dos dueñas fijas dalgo, que avie nombre el una María Melendes é el otra Urraca Sanches, é dixeronles assí: «Dueñas, non vos es mester que vos desabrades de lo que vos queremos desir: vos sabedes bien jugar las tablas é nos darvos hemos un grand aver que *paredes* al tablero. Et cridat muy de resio à quien quisiere ingar, é si alguno por aventura se quisiere posar con vusco al tablero, desilde que non jugaredes con otro ome del mundo si non con Bernaldo, é Bernaldo quando lo sopiere verná luego á ingar con vusco, é vos dexat vos le *perder*, et él con la cobdicia del *aver*, querer se ha levantar é yrse so via, é vos desirle edes que vos dé ende alguna cosa. Et si vos lo non diere, desitle por saña, que, pues que á vos non lo da, que lo dé à su padre que yase preso en las cadenas et en las torres de Luna». À las dueñas plogo mucho de aquesto é fisieron bien assi como ellos les avian dicho. Bernaldo quando sopo las nuevas del padre commo era preso, pesól muy de corazón é bolviósele toda la sangre del cuerpo, é dexó el aver que non lo quiso tomar, ó fuesse para su posada fasiendo el mayor duelo del mundo, e vistiosse luego paños de duelo é fuesse para la corte. Et el rey quandol assi vio pesol mucho é dixole : «¿Qué es esso, Bernardo? ¿Por aventura cobdicias y mi muerte?» E dixol Bernaldo: «Señor, non es assi,

mas ruego vos e pidoos por merced que me dedes mio padre que me tenedes presso en las torres de Luna». El rey quando aquello oyó, calló una grand pieza del día que no fabló: despues dixo: «Agora veo et entiendo que las palabras antiguas son verdaderas, que nunca se puede ome guardar de traydores ní de mestureros». Dessi tornosse contra Bernaldo é dixole: «Partit me vos é nunca jamás seades osado de desir esto, ca yo vos prometo que nunca veredes á vuestro padre, ni saldá de las torres mientras yo biva». Bernaldo dixo: «Rey sodes é señor: faredes y lo que vos toviéredes por bien, é ruego á Dios que vos meta en corazon de sacarle ende. Ca, señor, non dexaré yo por esso de serviros quanto más pudiere...».

De este trozo de la *Crónica* es transcripción, poco menos que á la letra, el segundo de los romances de Bernardo «En corte del casto Alfonso» (núm. 10 de nuestra colección), como puede juzgarse por algunos versos del final:

Cuando Bernaldo lo supo—pesóle á gran demasía,
Tanto que dentro en el cuerpo—la sangre se le volvía.
Yendo para su posada—muy grande llanto hacía;
Vestióse paños de duelo,—y delante el rey se iba.
El rey, cuando asi lo vido,—de esta suerte le decía:
—Bernaldo, ¿por aventura—cobdicias la muerte mía?
Bernaldo dijo: Señor,—vuestra muerte no quería,
Mas duéleme que está preso—mí padre gran tiempo habia, etc.

Igual comprobación puede hacerse en los romances Andados treinta y seis años y En gran pesar y tristeza (núms. 10 y 11 de la Primavera), cuyo giro prosaico y locución desmayada tanto contrastan con la manera grande y briosa del cantar primitivo, aun visto a través de la prosa de la General. Compárese, por ejemplo, en el último de los romances citados, el desafío de Bernardo al rey con el trozo correspondiente de la Crónica.

«Et dixol Bernaldo: «Señor, por quantos servicios vos yo fis, bien me devedes vos dar mio padre, ca bien sabedes vos de commo vos yo acorri con el mio cavallo en Venavente quando vos mataron el vuestro é la batalla que ovistes con el moro Ores, é dexistes me que vos pidiesse un don é vos que me lo dariedes. Et yo pedivos mio padre, é vos otorgastes de me le dar. Otrossi quando fuistes desa ves lidiar con el moro Alchaman que vasie sobre Zamora, bien sabedes lo que yo y fiz por vuestro amor. Et pues que la batalla fue vencida prometistes me otrossi que me dariedes mio padre. Agora pues que veo que lo non queredes fazer, riepto vos por ende á vos é á todo vuestro linatje é á todos los que de vuestra parte son. Ca, señor, membrar vos deviades otrossi de commo vos yo acorri cerca el rio de Orvego quando estávades cercado de moros é vos tenían en cueyta de muerte». Quando aquello le oyó dezir el Rey, fue irado contra él é dixol: «D. Bernaldo, pues que assi es, mando vos yo que me salgades de todo el regno é non vos do de plazo más de IX días. E digo vos que si dallí adelante vos fallare en toda mi tierra, que vos yo mandaré echar alli do vuestro padre yaze, quel tengades y compaña». Bernaldo, quando aquello oyó, ovo ende gran pessar, é dixo: «Rey, pues que vos dades IX días de plazo que vos salga del regno, yo fazer lo he. Mas digo vos que si dalli adelant vos yo fallare otrossi en yermo ó en poblado, que bien fio en Dios que me darédes al conde Sandias si vos le vo quisiere tomar». Et pues que esto ovo dicho fuesse su via».

Es singular que entre los romances calificados de viejos, ninguno refiera el encuentro de Bernardo con su padre muerto, y eso que la *Crónica* daba hecho este soberbio cuadro trágico. «El Rey mandó entonces á Orios Godos et al conde Thiobalt, é á XII cavalleros de su mesnada que fuessen por el conde Sandias, et ellos fuéronse luego, et quando llegaron á León fallaron por nuevas que tres dias avia ya que era muerto. Ellos ovieron entonces su acuerdo et embiaronlo desir al rey en poridat que lo mandava y faser. *Algunos* 

disen en sus rrazones é en sus cantares que el rey quando lo sopo mandoles que le fiziesen bannos é quél bannasen ellos porquél emblandesciesse la carne é quél vistiesen de buenos pannos, é quél pusiesen en su cavallo, vestido de una capa piel de escarlata é un escudo empos él quél toviesse que non cayesse é que lo enbiassen dezir quando fuessen acerca de la cibdad é sallır le yen á rrecebir, é ellos fiziéronlo assi. Et quando fueron acerca de Salamanca, sallió el rey e Bernaldo á recebirlos: el conde vinie bien acompañado de cavallos de cada parte, assi commo el rey mandara. Et pues que se allegaron à el, comenzó Bernaldo de dar vozes é á decir: «Por Dios, ¿dó viene aquí el conde Sandias?» Et el rey demostrógelo. Bernaldo fue entonces para él é besol la mano, mas quando ge la fallo fria é le cato la faz, vio que era muerto, é comenzó á meter muy grandes bozes é á fazer el mayor duelo del mundo, disiendo: «¡Ay, conde Sandías, en qué mala ora me engendrastes, ca nunca omme assi fue desterrado commo yo lo só agora! Et pues vos sodes muerto et el castiello es perdudo, non sé conseio del mundo que faga». E disen que dixo entonces el rey: «Don Bernaldo, non es tiempo de mucho fablar; mas digo vos que me salgades luego de toda la tierra, que non estedes y más» (1).

¿Podemos suponer que hubo sobre Bernardo del Carpio uno ó más mesteres de juglaría posteriores á la General é independientes de su texto, pero que á su vez influyeron en algunas de las refundiciones de la Crónica, que nunca dejó de repetir el eco de la poesía popular mientras ésta conservó vida<sup>9</sup> El hecho me parece casi indudable, y tengo esperanza de que nuevas investigaciones han de venir a confirmarlo. Sin

(1) Con las últimas palabras de este trozo, pueden reconstruirse dos versos, ó, si se quiere, líneas asonantadas, de cantar de gesta:

Don Bernaldo, non es tiempo de mucho fablar, Mas digo vos que non estedes y más. él no se explicaria el origen del único romance que legitimamente puede llamarse viejo entre los de Bernardo, del único que conserva todo el aliento de la musa heroica. Es el que comienza en una de las versiones (núm. 13 de la *Primavera*):

Las cartas y mensajeros-del Rey á Bernaldo van;

y en otra que, por el cambio de asonante, parece más antigua (núm. 14):

Con cartas y mensajeros—el rey al Carpio envió...

No se puede decir que este vigoroso fragmento sea de todo punto independiente de la Crónica, puesto que también en ésta se encuentran las recriminaciones de Bernardo al Rey; pero la situación está tratada de un modo tan diverso, que hay que suponer una nueva fuente poética ó una libre y genial elaboración del tema primitivo. El espiritu del romance tiene algo de anárquico y feudal, como sucede en todas las gestas de decadencia, por ejemplo, la Crónica Rimada. Bernardo del Carpio aparece como un prepotente señor de vasallos, que, apoyado en su clientela armada, ofende, desacata y humilla la majestad real, con todo género de desgarros y fierezas:

Cuatrocientos soys los míos,—los que comeis el mi pan:
En el Carpio queden ciento—para el castillo guardar;
Y ciento por los caminos—que á nadie dejéis pasar;
Doscientos rréis conmigo—para con el rey hablar.
Si mala me la dijere,—peor se la entiendo tornar.

No se dice una palabra del padre de Bernardo: la rebeldia de éste no se funda en razones de ternura filial, sino en impulsos de soberbia y de interés propio: el Rey le dió el castillo del Carpio en tenencia, y él se lo ha tomado en heredad:

«El castillo está por mí,—nadie me lo puede dar; Quien quitarmele quisiere,—procurarle he de guardar». El Rey hace una tristisima figura, se abate y pasa por todo á trueque de tener paz. Bernardo, desmintiendo al Rey, sacando la espada contra él, recordándole con altiva insolencia los trances de guerra en que le ha salvado, asume la misma representación de los ricos hombres turbulentos que tiene el Rodrigo de la Rimada, y los romances que procedieron de ella (v. gr., el Cabalga Diego Láinez):

«Mentides, buen Rey, mentides;—que no decides verdad, Que nunca yo fuí traidor,—ni lo hubo en mi linaje. Acordárseos debiera—de aquella del Romeral, Cuando gentes extrangeras—á vos querian matar. Mataron vos el caballo,—á pie vos vide yo andar; Bernaldo como traidor, el suyo vos fuera á dar, Con una lanza y adarga—ante vos fué á pelear...».

—«Prendeldo, mis caballeros, —que atrevido se me ha».

Todos le estaban mirando, —nadie se le osa llegar;
Revolviendo el manto al brazo—la espada fuera á sacar.

«Aquí, aquí, los mis doscientos, —los que comeis el mi pan,
Que hoy es venido el dia—que honra habeis de ganar».

El rey como aquesto vido—procurche de amansar.

Al mismo tiempo la bizarría del héroe se exagera hasta la fanfarronada, y extraviado el juglar por la bárbara hipérbole, que es característica de las epopeyas decadentes, cree enaltecer á su héroe, atribuyéndole verdaderas atrocidades, como la muerte de dos hermanos suyos:

Allí maté á dos hermanos,—ambos hijos de mi padre, Que obispos ni arzobispos—no mo quieren perdonar...

El arranque, la rapidez del diálogo, el fogoso empuje de este romance, el admirable partido que su autor saca de las repeticiones épicas («los que coméis el mi pan») y de la cuenta y distribución de los compañeros de Bernardo, hacen de él sin duda una de las más bellas páginas, aunque no de las más conocidas y famosas, de nuestro Romancero. Pero la inferiori-

1.1

TOMO XI.

dad del sentido moral y político, la falta de elevación en los motivos y de mesura y delicadeza en las palabras, no consienten atribuirle mucha antigüedad. Si, como todo induce á creer, es resto modernize do de un cantar perdido, este cantar databa probablemente del siglo XIV, al cual pertenecen las demás manifestaciones que conocemos de esta fase épica secundaria.

De los demás romances de este ciclo que admitió Wolf en la Primavera, ya queda dicho que tres son mera versificación del texto de la Crónica; otro es una somera indicación del nacimiento y padres de Bernardo, sin color poético alguno; y finalmente el que comienza Por las riberas de Arlanza, del cual, sin fundamento, dicen Durán y otros que Lope le tuvo muy presente en la segunda de sus comedias sobre Bernardo, está tomado de la Rosa Española de Timoneda, y puede ser del mismo Timoneda ó de otro poeta no muy anterior, como lo indica su estilo, en que hay más elegancia que nervio; impropiedades tales como llevar la acción á Burgos y á las riberas de Arlanza; y frases de sabor tan moderno como la de morir por la república.

También incluyó Wolf, y con menos razón todavía, el que principia En las Cortes de León (núm 14), romance caballeresco que no tiene de Bernardo mas que el nombre, á no ser que en su desafío con D. Urgel, uno de los doce pares, quiera verse una reminiscencia del vencimiento de D. Bueso.

Hasta cuarenta y seis romances de Bernardo trae Durán, todos, menos uno, eruditos y artisticos; y aun debió de haber más, puesto que este asunto fué de los más decantados en el siglo XVI, «en noches no áticas, sino de invierno, entretenidas al son de las tijeretas de los barberos, al fin en cuentos de mujercillas», según dice el cronista catalán Pujades. Poco hay que decir de estos novísimos romances, puesto que su calidad no está en relación con su número. Algunos de ellos tienen autor conocido: así Lorenzo de Sepúlve-

da, que no hizo más que extractar en verso la Crónica General publicada por Ocampo, lo cual antes y después de él ejecutaron otros varios ingenios. Por el contrario, Lucas Rodríguez trató el asunto á guisa de libro de caballerías, inventando para Bernardo nuevas aventuras, á ejemplo de los poemas italianos y de los que en España se componian imitándolos. Por ejemplo : en uno de estos romances Bernardo liberta á su amada Estela de los moros que tenían cercado el castillo del Carpio; en otro, por vengar á unas doncellas desvalidas, mata en duelo al caballero Lepolemo. Así como el hinchado y pedantesco Lucas Rodríguez falsea la tradición épica, tomando por prototipo los Amadises, asi Gabriel Lobo y Laso de la Vega, mucho mejor poeta que él, sufre el contagio de los amanerados romances moriscos, que lleva á otro romancerista anónimo á hacer amistades entre Bernardo y Muza el de Granada.

Pero aun en medio de tan visible degeneración no deja de palpitar en algunas de estas composiciones el espiritu patriótico, expresándose bien el nativo sentimiento de hostilidad contra los franceses, avivado sin duda por las guerras del siglo xvi. Bajo tal aspecto son muy significativos algunos de los romances que se incluyeron en el Romancero General de 1604, especialmente los que comienzan:

Retirado en su palacio—está con sus ricos homes... Con tres mil y más seoneses—deja la cibdad Bernardo... Con los mejores de Asturias—deja la ciudad Bernardo...

Los dos últimos, especialmente, son buenos, aunque no sean viejos ni populares, y honran á los anónimos poetas que los compusieron, todos del tiempo y de la escuela de Lope de Vega. El sentimiento nacional los inspiraba con no menos intensidad que en otros tiempos, y quizá con más reflexiva conciencia histórica. ¡Qué gratamente han sonado siempre en oídos espa-

noles estos versos, que no faltó quien recordase en tiempo de la guerra de la Independencia (1):

Los lubradores arrojan—de las manos los arados, Las hocos, los azadones;—los pastores los cayados; Los jóvenes se alborozau;—fingense fuertes los flacos; Todos á Bernardo acuden,—libertad apellidando:

«Libres (gritaban) nacimos.—y á nuestro rey soberano Pagamos lo que debemos—por el divino mandato. No permita Dios, ni ordene—que á los decretos de extraños Obliguemos nuestros hijos,—gloria de nuestros pasados: No están tan flacos los pechos,—ni tan sin vigor los brazos, Ni tan sin sangre las venas—que consientan tal agravio. ¿El francés ha, por ventura,—esta tierra conquistado? ¿Victoria sin sangre quiere?—No, mientras tengamos manos. Deles el rey sus haberes,—mas no les dé sus vasallos; Que en someter voluntades—no tienen los reyes mando.

Bernardo disfruta, juntamente con el rey D. Rodrigo y el conde Fernán González, el privilegio de ser cantado todavía por nuestro pueblo. Así lo prueban tres curiosisimos romances recogidos de la tradición oral de Asturias por D. Juan Menéndez Pidal. Estos romances, que no se parecen á ninguno de los que hay en las colecciones impresas, conservan un lejano recuerdo de la antiquisima tradición relativa á D.ª Tiber, la romera de Santiago:

Preso va el Conde, preso,—preso y muy bien amarrado Por encintar una niña-n'el camino de Santiago. Por castigo le pusieron—que habrá de morir ahorcado. Cercáronie en una torre,—tiénenle bien custodiado;

 Hasta la poesía erudita invocó entonces el nombro del fabuloso héros de Roncesvalles. En una do sus odas hacia Quintana,

Allá sobre los altos Pirineos Del hijo de Ximena Animarse los miembros giganteos.

También en 1808 se reimprimió el Bernardo de Valbuens, que Quintana recomendó en el Semanario Patriótico como obra muy acomodada à las circunstancias. De día le ponen cien hombres,—y de noche cientro cuatro...

Al Conde le llevan preso,—al Conde Miguel del Prado; No le llevan por ladirón,—tampoco porque ha matado; Le llevan porque forzó—n'el camino de Sautiago Una niña muy hermosa,—cogiérala sin reparo. Era sobrina del Rey—y nieta del Padre Santo...

En dos de estos romances, Bernardo no es más que primo del Conde; pero en el otro se declara el verdadero parentesco:

Íbase por un camino—el valiente don Bernaldo, Todo vestido de luto,—negro también el caballo: Por los cascos echa sangre—y sangre por el bocado. «Voy libertar á mi padre,—que dicen que van á ahorcarlo».

En todos ellos, Bernardo derriba con el pie la horca levantada para el Conde:

Ciñó Bernaldo la espada—y montóse en un caballo; Por las plazas donde pasa—las piedras quedan temblando. Sus ojos echaban fuego—y espuna echaban sus labios; Por donde quiera que pasa—todos se quedan mirando. Llegóse al medio la plaza—y apeóse del caballo; Diera un puntapió á la horca—y en el suelo la ha tirado.

La inesperada aparición de estos romances tradicionales ha venido á aclarar el origen y el sentido del fragmento que con el título de romance del Conde Lombardo figura entre los novolescos y caballerescos sueltos de la Primavera (núm. 137):

En aquellas peñas pardas,—en las sierras de Moncayo, Fué do el rey mandó prender—al Conde Grifos Lombardo, Porque forso una doncella—camino de Santiago, La cual era hija de un Duque,—sobrina del Padre Santo. Quejábase ella del fuerzo,—quéjase el Conde del grado; Allá van á tener pleito—delante de Carlomagno, Y mientras que el pleito dura,—al Conde han encarcelado...

Son ecos de este romance los que andan en la tradición portuguesa de Tras-os-Montes y las dos Beiras, y han sido publicados por Almeida-Garrett y T. Braga con los títulos de Justiça de Deus y O Conde preso, y aunque están muy ataviadas con circuustancias novelescas (lo cual prueba su menor antigüedad), todavia se percibe en ellos la degeneración del tipo épico, al cual parecen mucho más próximos los romances asturianos.

En otro trabajo nuestro más extenso (del cual, en parte, es extracto el capítulo presente) hemos seguido paso á paso las vicisitudes del fantástico héroe leonés en la épica erudita y en el teatro (1). Cinco larguisimos poemas (uno de ellos el mejor de su género en castellano, y quizá la mejor imitación del Ariosto en cuarquier lugar y tiempo), le dedicaron Nicolás de Espinosa (2), Francisco Garrido de Villena (3), Agustín Alonso (4), Cristóbal Suárez de Figueroa (5) y el Dr. Bernardo de Valbuena (6), cuyo Bernardo hundió en el olvido todos los anteriores. El mérito de haber llevado á las tablas por primera vez esta figura épica (como llevó también à los Infantes de Lara y à don Sancho el de Zamora) corresponde al sevillano Juan de la Cueva, el primero que hizo resonar en la escena la cadencia siempre grata de los romances viejos (7). Siguióle muy pronto, aunque con infeliz éxito, nada

- (1) Véase la ya citada introducción al tomo VII de las Comedias de Lope.
- (2) Seyunda parte de Orlando, con el verdadero succeo de la famosa batalla de Roncesvalles, fin y muerte de los doce Pares de Francia, Zaragoza, 1555.
- (3) El verdadero suceso de la famosa batalla de Roncesvalles, con la muerte de los doze Pares de Francia, Valencia, 1555.
- (4) Historia de las hazañas y hechos del invencible caballero Bernardo del Carpio, compuesto en octavas por Agustín Alonso, vecino de Salamanca. Toledo, 1555.
  - (5) España defendida, poema heroyco. Madrid, 1612.
  - (6) El Bernardo o la victoria de Roncesvalles, Madrid, 1824,
- (I) Comedia de la libertad de España por Bernardo del Carpio. Representada en las Atarazanas de Sevilla el año 1579 por Pedro de Saldaña (En el rarisimo libro titulado Primera parte de las comedias y transdias de Juan de la Cueva, Sevilla, 1558.)

menos que Miguel de Cervantes (1), y después de él se apoderó del asunto el gran Lope de Vega, en dos comedias sucesivas. Las mocedades de Bernardo y El casamiento en la muerte, obra esta última llena de soberbios rasgos de inspiración poética, y cuyo desenlace raya en lo sublime. A Lope le pareció incompleta la leyenda tal como estaba en la Crónica General y en los romances derivados de ella, y la dió un final de su propia invención; haciendo que Bernardo se legitime á sí mismo, juntando con la mano de su madre la de su padre, helada por la muerte. Después de Lope, pero ninguno con tal osadia y grandeza, trataron el mismo argumento otros poetas dramáticos antiguos y modernos, siendo los más afortunados D. Alvaro Cubillo de Aragón en El Conde de Saldaña, y D. Juan Eugenio Hartzenbusch en Alfonso el Casto.

No cuadra á nuestro propósito el examen de estos productos de la actividad artistica, ni siquiera de la relación que tienen con los romances; pero no debemos omitir que Bernardo, proscripto de las historias eruditas y reducido á la categoría de mito desde los tiempos del agudo y escéptico Pedro Mantuano (2), se ha refugiado en la memoria del pueblo, que continúa leyendo sus hazañas en libros de cordel, último refugio de la epopeya degenerada. Aunque menos popular que el libro de Carlomagno y sus doce pares (versión española del Fierabrás), lo fué mucho, y to-

<sup>(1)</sup> La Casa de los celos y selvas de Ardenia. En el tomo de las Comedias y entremeses de Corvantes, 1615.

<sup>(2)</sup> Advertencias à la Historia de Juan de Mariana... En Milân, 1611, pâg. 108: «Probaré, lo primero, que no hubo Bernardo del Carpio; lo segundo, de dônde tuvieron origen tantas patrañas que se inventaron de Bernardo del Carpio».

Todavía à principios del siglo XVIII, el sabi- y respotable P. Berganza, en su celo de salvar todo lo que podía de nuestras más controvertidas tradiciones, hizo algún timido conato para defender ésta, si bien confesando que estaba bastante confusa.

davía entretiene los ocios de nuestros campesinos, y se reimprime y vende en plazas y ferias, la *Historia fiel y verdadera de Bernardo del Carpio*, compilada y modernizada por un librero del siglo XVIII, Manuel José Martin.

Pero aun es más curioso el hecho de haber aparecido en 1745, y en lengua portuguesa, un nuevo y formal libro de caballerías sobre Bernardo (1), escrito para servir de divertimento e diversão do somno nas compridas noites do inverno, como dice su autor, que fué el presbítero Alejandro Caetano Gomes, flaviense, ó sea natural de Chaves. Es cosa digna de notarse que en esta rapsodia tan tardia, y en que se amplifican monstruosamente las fabulosas hazañas del héroe del Carpio, se conserven algunos de los incidentes más antiguos de la leyenda, aunque fueron después de los más olvidados, como la muerte de D. Bueso (á quien se llama duque de Guiana), y las conquistas de Bernardo en Aragón, auxiliando á Iñigo Arista; á la vez que se consignan también algunas tradiciones muy locales, como la del enterramiento en Aguilar de Campóo, y se admite la identificación propuesta por Mantuano y otros eruditos con el Bernardo, Conde de la Marca Hispánica.

(1) Verdadeira terceira parte da historia de Carlos-Magno em que se escreven as gloriosas ações é victorias de Bernardo del Carpio. É de como venceo em batalha os Doze Pares de França, con algunas particularidades dos Principes de Hispanha, seus povoadores é Reis primeiros, escrita por Alexandre Caetano Gomes Flaviense... Lisboa, 1745,8.º Llámase tercera parte, porque se cuenta como primera la traducción portuguesa del Fierabrás castellano ó Historia de Carlomagno, de Nicolás del Piamonte, y por segunda una continuación muy curiosa del médico Jerónimo Moreira de Carvalho, traductor de la primera. (Véase el Catálogo de Libros de Caballerias, de D. Pascual de Gayangos.)

## IV

Los ciclos históricos.—c) Los condes de Castilla.—Fornán González y sus sucesores.

Antes de erigirse Castilla en estado independiente y soberano, estuvo regida por condes, que eran meros gobernadores ó adelantados de frontera, elegidos por el rey de León, y de ningún modo hereditarios, como tampoco lo habían sido en la monarquía visigótica (1), de la cual pretendía ser continuación la asturo-leonesa. Este primitivo condado tampoco recaía en una sola persona: hubo varios condes simultáneamente, que quizá gobernaban diversas porciones del territorio, y consta históricamente el suplicio de cuatro de ellos sacrificados en un mismo día por maudado del rey de León D. Ordoño II. Sus nombres eran Nuño Fernández, Almondar el Blanco, su hijo Diego y Fernando Ansúrez; el lugar de la tragedia, el palacio de Tejares, á orillas del río Carrión.

El Cronicón del obispo de Astorga, Sampiro, hijo de Bermudo II y primer autor que refiere este hecho, llama rebeldes á los Condes y parece considerar como acto de justicia el del Rey (2). No declara en qué con-

<sup>(1)</sup> In quibusdam civitatibus Comites a Reye fuerant constituti. (Pauli Diaconi, de vitis PP. Emeritensium, 17, España Sagrada, XIII, 375).

<sup>(2)</sup> Et quidem rex Ordonius, ut erat providus et perfectus, direxit nuntios Burgos, pro Comitibus, qui tunc eandem terram regere videbantur, et erant ei rebelles. Hi sunt Nunnius Fredenandi, Abolmondar Albus et ejus filius Didacus, et Fredenandus Ansuri filius, et venerunt ad palacium Regis in rivulo qui dicitur Carrion

sistió la rebeldía; pero es muy verosimil que el poder de aquellos grandes vasallos tendiera ya á ensancharse á costa de la Corona y á recabar una especie de independencia, que al cabo consiguió, por términos más ó menos legales, Fernán González, de quien data la ver-

dadera emancipación del Condado.

Ni en Sampiro ni en otro ningún documento anterior al siglo XIII consta que los castellanos se levantaran en armas después de la muerte de sus Condes, ni menos que rompiesen la obediencia á los reyes de León y eligiesen jueces para su gobierno. Todas estas especies, evidentemente muy sospechosas, proceden de D. Lucas de Túy y del arzobispo D. Rodrigo, escritores del siglo XIII, influidos ya por el prestigio de la heguemonia castellana, que acabó por absorber el elemento leonés en tiempo de San Fernando. El Tudense empieza por copiar el texto de Sampiro, pero suprimiendo el inciso «et erant ei rebelles», y al llegar al reinado de D. Fruela II (era 961) añade que los castellanos se levantaron contra su tiránica dominación y emanciparon toda su tierra hasta el Pisuerga, eligiendo para que los gobernase à un simple caballero (simplicem militem) llamado Nuño Rasura, y no a ningún noble, para que no aspirara á convertirse en rey. D. Rodrigo atribuye el levantamiento de los castellanos, no sólo á la muerte de sus Condes, sino á las vejaciones, tiranias é injusticias de que eran victimas en el tribunal de León. La forma de gobierno que establecieron fué nombrar dos jueces, Nuño Rasura y Lain Calvo, elegidos, no de entre los más poderosos, sino de entre los más prudentes (non de potentioribus sed de prudentioribus) para que oyesen las querellas de los litigantes y sentenciasen sus causas. El Tuden-

et .... nullo sciente, exceptis consiliarits propriis, cepit cos, et vinctos, catenatos ad Sedem Regiam Legionensem secum adducit, et ergastulo carceris trudi, et ibi eos necari jussit (España Sagrada, XIV, 463 64).

se dice que Laín Calvo no quiso aceptar la judicatura; el Toledano afirma que sí, pero que atendió principalmente á las cosas de la guerra, y poco ó nada á las judiciales, por ser de condición brava é iracunda, más de lo que conviene á un juzgador. Por lo demás, el personaje parece histórico, y ya en la crónica latina del Cid (siglo XII) se le menciona entre sus ascendien-

tes, aunque sin calificarle de juez.

No sólo por la fuerza del argumento negativo, sino por las dificultades cronológicas que todo el relato envuelve, y en que ya repararon Ambrosio de Morales y el P. Yepes, la tradición de los jueces de Castilla, aunque defendida doctamente por Berganza contra Ferreras, ha sido abandonada por la mayor parte de nuestros historiadores, que á lo sumo admiten la existencia de tales jueces, no como supremos magistrados de un pueblo libre, sino como árbitros componedores. El Cronicón de Cardeña los llamó alcaldes, y alcaldes cibdadanos nuestra poesía popular, en la Crónica Rimada de las mocedades de Rodrigo, cuyo texto actual no es anterior al siglo XIV y pertenece á la forma épica degenerada. En la introducción en prosa (no sin rastros de versificación) que lleva este informe poema se cuenta así la elección:

¿È porque los Castellanos yvan a Cortes, al Rey de Leon con fijas e mujieres, por esta rason fisieron en Castilla dos alcaldes, é cuando fuesse el uno á la corte, que el otro manparasse la tierra. ¿Quáles fueron estos alcaldes? El uno fue Nuño Rasura, e el otro Layn Calvo. ¿E por qué dixieron Nuño Rasura este nombre? Porque cogió de Castilla señas (?) e migas

de pan...».

En el cuerpo del poema se vuelve à hablar de Lain Calvo y de su familia (V. 190):

E vedes por qual rrason: porque era Leon cabesa de los rrey-Alçasele Castilla, é duró bien dies é siete años; [nados Alçasonsele los otros linaies donde venien los fijosdalgo. ¿Dónde son estos linajee? Del otro alcalde Layn Calvo. ¿Dónde fué este Layn Calvo? Natural de Monte de Oca. É vino á Sant Pedro de Cardeña á poblar este Layn Calvo Con quatro fijos que llegaron á buén stado, Con seysientos cavalleros á Castilla manpararon.

El rey de León dice á los cuatro hijos de Laín Calvo:

Oytme, cavalleros, muy buenos fijosdalgo Del más onrado *alcalde* que en Castilla fué nado...

Y el Conde de Gormaz increpa en son de vituperio à Diego Láinez, hijo de Lain Calvo:

Dexat mis lavanderas, fijo del alcalde cibdadano...

La Crónica General (1), aunque compuesta desde el punto de vista de unidad monárquica, dió cabida á estas tradiciones castellanas y antileonesas, con el mismo sentido algo democrático en que las habían

interpretado D. Rodrigo y D. Lucas:

«En aquel año se alçaron contra él (D. Fruela) los altos omnes de Bardulia, la que agora disen Castiella vieia, e desde entonce assi fue llamada, ca nol querien por su señor nin por su rey. Et porque vieran que el rey don Ordoño, su hermano, prisiera otrossi los condes et los cabdiellos et los matara tan fieramente, llamándolos á fabla... et que recebien ellos muchos males é muchas desonras quando yvan á juysio á la corte de León... Et ovieron su conseio et fisieron dos iuezes, non de los más poderosos, assi commo dise el arçobispo don Rodrigo en su coronica, mas de los que eran más sessudos é de mayor é de meior entendimiento, que iudgassen la tierra, et apasiguasen

<sup>(1)</sup> En la Cronica General impresa por Ocampo sólo se menciona por incidencia à los jueces (con nombre de alcaldes) al tratar de la genealogia del Cid; pero en el texto genuino de D. Alfonso la narración es más extensa y viene en su propio lugar, es decir, en el año primero del rey D. Fruela II.

las contiendas é los desacuerdos et que quedassen las querellas por iuysio dellos. Et temiéronse que si de los más altos omnes tomasen, que los querrien aseñolear commo rey. Pero, con todo esto, dize don Lucas de Tuy que eran muy fijosdalgo é de alto linaje» (nobiles milites los llama à secas el Tudense).

Todavía encontraron mejor acogida estas narraciones en la Castilla monástica, en Cardeña y en Arlantza, venerables santuarios donde la tradición épica y

la eclesiástica se fundieron en una.

El mester de clerezta de Fernán González, compuesto en la segunda de estas dos célebres casas religiosas, y destinado principalmente á hacer el panegirico de Castilla la Vieja, como cimiento de la nacionalidad, da á la leyenda los últimos toques; supone la independencia del Condado en tiempos remotisimos, después de Alfonso el Casto, «cuando fyncó toda la tierra sin señor», y los castellanos, no pudiendo avenirse para alzar rey, eligieron, no condes que los gobernasen, sino alcaldes que les administrasen justicia:

(V. 164) Todos los castellanos en una se acordaron, Dos omnes de grran guisa por alcaldes los alçaron, Los pueblos castellanos por ellos se guiaron É non posieron rrey, gran tiempo duraron. Decir vos he los alcaldes, los nombres que ovyeron, Dende adelante diremos de los que dellos venieron, Muchas buenas batallas con los moros ovieron, Con su fiero esfuerço gran tierra conquirieron. Dou Nunno ovo nombre, omne de gran valor; Vyno de su linaie el buen Emperador, El otro don Layn un buen guerreedor, Vino de su linaie el buen Cid Campeador.

Estonces era Castilla un pequeño rryncon, Era Montesdoca de Castylla moion, Moros teulan a Caraço en aquesta saçon... Y de la otra parte Fitero moion... (1).

(1) Este verso no está en las ediciones de Gallardo y Janer, ni estará en el códice escurialense, del cual la una y la otra son malas copias; pero estaba en otro códice que vió Argote de



Estonces era Castylla toda una alcaldya, Magüer que era pobre, essa ora poco valia, Nunca de buenos omnes fuera Castilla vaçia, De quales ellos fueron paresce oy en dia.

Varones castollanos, este fué su cuydado De llegar su soñor al más alto estado (1): De una alcaldya pobre, ficiéronia condado, Formáronia despues cabeça de rreynado...

De donde nació la idea de esta magistratura popular? ¿Cuál puede ser el sentido de toda esta historia? El nombre de jueces, usado por el Tudense y el Toledano, es sin duda una interpretación erudita, en que sus autores tuvieron presente la institución de los jueces o sofetim del pueblo de Israel, que à veces fueron dos, y que asumian, juntamente con la potestad judicial, la autoridad política y el cuidado de la paz y de la guerra. No negaremos tampoco que con esto se mezclasen confusas reminiscencias de los tribunos de la plebe y del duumvirato romano. Pero los alcaldes cibdadanos del Rodrigo son evidentemente alcaldes indígenas, jueces de albedrío; y lo que representa ese mito (aun suponiendo que lo sea del todo) es la protesta de la costumbre contra la ley escrita, la reivindicación del derecho tradicional, primitivo acaso ó vetustísimo, que retoña entre los descendientes de los antiguos iberos y celtiberos, merced al fraccionamiento v anarquia de la Reconquista, y se levanta contra la restauración del Fuero Juzgo y de las instituciones visigóticos, intentada por la monarquia leonesa. El mismo movimiento que acaba por engendrar ó renovar las behetrias, y que se difunde triunfante por nuestra legislación municipal de los tiempos medios, es el que aclara los origenes profundamente históricos de los jueces de Castilla. Exprésase esto de un modo parabólico en la introducción del Fuero de albedrío ó

Molina, y del cual pone algunos versos en su Discurso sobre la poesia custellana.

<sup>(1)</sup> También en este verso prefiero la lección de Argote.

de las Fazañas: «Et los castellanos que vivian en las montañas de Castilla, facíales muy grave de ir á Leon, porque era muy luengo... é quando allá llegaban, asorviaban (esto es, se ensoberbecian) los Leoneses, é por esta razon ordenaron dos omes buenos entre si, los quales fueron estos Munyo Rasuella é Layn Calvo, é éstos que aviniesen los pleytos, porque non oviesen de ir à Leon, que ellos non podian poner Jueces sin mandado del Rey de Leon. E quando el Conde Fernan Gonzalez é los Castellanos se vieron fuera del poder del Rey de Leon se tovieron per bien andantes, e fueronse para Burgos, et fallaron que pues non devien obedeecer al Rey de Leon, que non les cumplia aquel Fuero. Et enviaron por todos los libros de este Fuero que habia en todo el Condado, é quemaronlos en la iglesia de Burgos, et ordenaron que «alcaldes en las comarcas librasen por albedrío» (1).

Nadie cree hoy en esta quema de libros; pero el relato es muy significativo, y no lo es menos la persistencia de las tradiciones locales relativas á Lain Calvo y Nuño Rasura, de quienes se decia en Castilla que habían puesto su tribunal en tierra de Medina de Pomar, en el lugar de Fuente Zapata, que después se llamó Bijueces. «La sala del tribunal (dice Berganza) era un soportal enlosado, y en él un poyo de piedra para que se sentasen los Jueces cuando las causas eran de consideración. Las de menos monta se decretaban estando en pie, y las llamaban de juicio levato... En la puerta de la iglesia de Bijuezes están las estatuas enteras y sentadas de estos dos memorables caballeros, con ropas talares, con tocaduras en la cabeza, y en la mano izquierda de cada uno la vara de juez estribando en el brazo de la silla... Debajo de las estatuas tiene cada uno su rotulo» (2).

<sup>(1)</sup> Memorias de la Academia de la Historia, III, 289.

<sup>(2)</sup> Antigüedades de España propugnadas en las noticias de sus Reyes y Condes de Castilla la Vieja... Por el P. Maestro Fr. Fran-

No hay romances sobre los jueces de Castilla (1); pero era imposible omitir la leyenda de estos magistrados populares, porque sus nombres suenan repetidas veces en nuestra poesia popular como antepasados del Cid y de Fernán González, de quien paso á tratar inmediatamente.

En el famoso Conde de Castilla hay que distinguir dos personalidades: la histórica y la épica. La primera nos es conocida, aunque de un modo muy imperfecto, por un corto número de privilegios y escrituras y por algunas referencias en los cronicones, especialmente en el de Sampiro, donde sus hechos aparecen mezclados con la historia general del reino de León. D. Lucas de Túy y el arzobispo D. Rodrigo amplian algo estas secas noticias, pero ni uno ni otro parecen haber hecho aprecio de la tradición poética, la cual, sin embargo, existia ya en su tiempo, y no tardó mucho en penetrar en la historia, realzando la figura, un tanto equivoca, del libertador de Castilla, que en los documentos auténticos resulta más afortunado y sagaz que heroico, más hábil para aprovecharse de las discordias de León y de Navarra que para ampliar su territorio á costa de los moros. Emancipó de hecho, antes que de derecho, su pequeño condado, que con el tiempo había de ser núcleo poderosisimo de la España cristiana; y además del logro de esta cuasi independencia, origen de tan grandes cosas, la tradición le supuso gran legislador foral, juntando en él los méritos de su hijo y de su nieto. Eclipsó á todos los héroes castellanos, excepto el Cid, y no faltó quien le pusiera en parangón con él y aun le diese la preferencia; pero, más generoso el entusiasmo popular,

cisco de Berganza, Madrid, 1719, t. I, págs. 187-192. El mismo Berganza volvió á tratar la cuestión de los jueces en su libro Ferreras convencido (Madrid, 1729), págs. 361-368).

(1) En el siglo XVI debía de cantarse todavía uno, cuyo pricipio consta en la *Ensalada* de Praga, que publicó Wolf: «En Castilla no había rey—ni menos gobernador».

los juntó en una misma admiración y los hizo inseparables hasta por sus genealogías, puesto que al uno se le suponía descendiente de Nuño Rasura y al otro de Lain Calvo (1).

Según el natural proceso épico, las hazañas de Fernan Gonzalez hubieron de ser primitivamente celebradas en uno ó en varios cantares de gesta, que no han llegade à nosotros, ni siquiera prosificados en la Crónica General, porque entre la épica primitiva y la forma histórica se interpuso en este caso una forma poética erudita, un mester de clerecia que, naturalmente, los compiladores de la General prefirieron como texto más autorizado que las canciones populares. La existencia de éstas, sin embargo, no es mera conjetura, sino un hecho probado, no solo por los muchos elementos genuinamente épicos que el Poema conserva, sino porque los vemos renacer en la forma épica degenerada ó secundaria del siglo XIV, representada aqui, no solamente por la Crónica Rimada, como se había creido, sino por un documento más autorizado y probablemente más antiguo, por la segunda Crónica General de 1344.

Tuvo, pues, Fernán González el privilegio, no alcanzado por Bernardo ni por el Cid (si se exceptúa un fragmento latino de índole lírica), de ser cantado

(1) Una monografía critica del Fernán González histórico falta todavia, y no es fácil de hacer ciertamente. Entretanto, lo más instructivo es leer cauta y repesadamente al P. Berganza, que, sobre la base de las crónicas arlantinas, pero tratando de armonizar sus datos y los de la General con lo que resulta de las escrituras, de los cronicones y de otros documentos fehacientes, y rechazando todo lo que manifiestamente era anacrónico é inverosímil, tejió en el primer tomo de su grande obra de las Anligüedades de España (1719) una extensa biografía del héroe castellano, mostrando en ella, como en todo el discurso de su libro, una mezcla singular de candor y de pericia, que hace apreciables y útiles hasta sus yerros y sus frecuentes confusiones entre la fábula y la historia.

Tono XI.

juntamente por la musa popular y por la erudita, por los juglares y por los clérigos. Había para esto particulares razones: el monasterio de Arlanza y otros menos famosos le veneraban como fundador ó como gran bienhechor suyo; y además existia un documento apócrifo, el Privilegio de los votos de San Millán, que valia y significaba en Castilla tanto como el Voto de Santiago en el reino de León.

Berceo versificó ya este privilegio (1) como apéndice á su Vida de San Millán, contando de qué suerte «el due Fernan Gonsalves, Conde muy valido», había quitado de Castilla el feo tributo de las sesenta doncellas, venciendo al rey Abderrahmán con la sobrenatural ayuda de «dos personas fermosas é lucientes... más blancas que las nieves recientes», es á saber, Santiago y San Millán:

- (438) Vinien en dos caballos pus blancos que cristal, Armas quales non vió nunqua omno mortat. El uno tenie croza, mitra pontifical, El otro una cruz, omne no vió tal.
- (439) Avien caras angélicas, celestial figura, Descendien por ol aor á una grant pressura, Catando á los moros con turva catadura, Espadas sobre mano, un signo de pavura...

De este modo, como dice Berceo, «ganó San Millán los votos», es decir, las espléndidas donaciones que el privilegio enumera, y que transcribe con ingenuo regocijo el poeta clerical adscripto á uno de los opulentos monasterios de la Rioja.

Muy poco posterior a Berceo, como el estilo y la versificación lo indican, debe de ser el *Poema de Fernán* González, y posterior también, como ha demostrado

(t) Valiéndose, como ya probó D. Tomás Antonio Sánchez (Poesias castellanas anteriores al siylo XV, II, 210), no del privilegio latino, que no hace mención de tributo ni de doncellas, sino de una paráfrasis ó glosa romanceada, análoga á la que encontró Sandoval (inserta en un diploma de D. Fernando IV) en el archivo de la villa de Cuóllar.

D. Ramón Menéndez Pidal, á 1236, año en que terminó D. Lucas de Túy su Chronicon Mundi, del cual viene á ser un resumen bastante fiel la introducción histórica, de más de 170 versos, que el Poema lleva, y á la cual, hasta ahora, por no haberse reparado en su origen, se ha concedido excesivo valor para las le-

yendas de D. Rodrigo y de Bernardo.

Mucha más importancia tiene el Poema propiamente dicho. Calcado en su mayor parte sobre tradiciones de indudable origen popular, que habían sido ya, no sólo cantadas, sino escritas, como lo persuaden las referencias que hace al dictado, á la escriptura, al escripto, conserva muchos rasgos propios de los cantares de gesta, ya en el brio de la narración, ya en el impetu bélico (1), ya en el ardiente entusiasmo por la pequeña patria castellana ó burgalesa, ya en la repatición de los epítetos sacramentales y ópicos: el de los fechos granados, el de las buenas mañas. Pero al mismo tiempo las continuas reminiscencias del estilo de Berceo y del Libro de Alexandre; la erudición eclesiástica de que el autor hace alarde, declarando con ello su profesión y estado; el uso frecuente de largos discursos llenos de reflexiones morales; el conocimiento que muestra de los héroes de la epopeya francesa, sin duda á través de la Crónica de Turpin (2), y, por último, cierta mayor lentitud en la narración, muestran, aun sin contar con la prueba decisiva del metro, el verdadero carácter, no popular, sino erudito

(1) Estos versos, por ejemplo, son dignos de cualquier cunción heroica:

> Tan grande era la priessa que avyan en lidiar, Oye el onne a lo lexos las feridas sonar, Non oyrian otra voz si non astas quebrar, Spadas retenir é los yelmos cortar.

(Copla \$16.)

Zarlos, Valdovino, Roldan é don Ogero, Terry ó Guadalbuey, é Bernaldo, é Olivero, Torpyn é don Rynaldo, et el gascon Angelero, Estol é Salomen, é el otro compannero... y monástico de este poema. Pero de todos los mesteros de clerecía es, sin duda, el más análogo y próximo á los cantos de los juglares, en los cuales se inspiró y á los cuales vino á sustituir en cierto modo; lo cual, si por una parte es de lamentar, puesto que debió de contribuir mucho á que las gestas primitivas de Fernán González se perdiesen, quizá fué la razón de que la leyenda del primer Conde soberano de Castilla llegara á nosotros con cierta integridad relativa y mayor desarrollo poético que otras, aunque en molde distinto del original.

Este poema fué escrito, sin género de duda, en Arlanza y por persona identificada con los recuerdos y aun con los intereses de aquel monasterio, tan inseparable de la gloria de Fornán González, como el de Cardeña de la del Cid. No es posible dudar de que fuese castellano viejo: lo prueban las continuas é hiperbólicas ponderaciones de su país natal; y aun podemos sospechar que no era de la tierra llana, sino de la montaña de Burgos puesto que la concede pri-

macia entre las comarcas de España:

Sobre todas las tierras meior es la montanna, De vacas e de oveias non hay tierra tamanna, Tantos hay de puercos, que es fyera fazanna. (Copla 148.)

Y en la Montaña supone que se crió Fernán González y que de allí salió para reconquistar el Condado:

Furtóle un pobrecyllo que labrava carbon, Tóvolo en la montanna una grand sason. (Copia 178.)

Íntegro pasó este poema á la prosa de la *Crónica General*, la cual sirve, por tanto, para completarle en la parte final, que falta en el solitario y muy incorrecto códice escurialense (1).

(1) El Paema de Fernán González fué ya conocido, pero no

No sabemos si el poeta aprovechó todas las narraciones cantadas ú orales acerca de su héroe, y es evidente que añadió varias de índole erudita y monacal, sugeridas unas por la lectura de la Biblia y de las historias profanas, y otras por la tradición de Arlanza: sirvan de ejemplo el prodigio de la sierpe sangrienta y luminosa que apareció en los aires para alumbrar el triunfo de los cristianos en la batalla de Hacinas; el otro fuerte y no visto signo de abrirse la tierra y tragarse á dos caballeros en presagio de la victoria (portento enteramente romano, que recuerda la voluntaria inmolación de Curcio arrojándose á la sima abierta eu medio del Capitolio); la apacible y mística leyenda del monje Pelayo, de cuyos labios oye el Conde la revelación de su destino cuando entra en la ermita de San Pedro persiguiendo á un jabalí; la aparición del Apóstol Santiago y de San Millán, cantada ya por Berceo; las arquetas de marfil depositadas por el Conde en Arlanza, y otros rasgos semejantes en que se ve la mano del hombre de iglesia. Lo que de seguro pertenece al primitivo fondo épico no son las victorias de Fernán González contra los moros, sino las que obtiene sobre el Rey de Navarra y ol Conde de Tolosa, que mueren á sus manos; el llamamiento del Conde à las Cortes; el trato con el Rev de León sobre la venta del caballo y del azor, cuyo precio crecía en progresión geométrica, hasta que por el fué rescatada la independencia de Castilla; las dos prisiones de Fernán González, de que su heroica mujer le liberta disfrazada de romera de Santiago; la aventura del libidinoso Arcipreste, que quiere forzar à D.ª Sancha en el monte; el juramento de los caste-

publicado, por Sánchez. Son muy imperfectas las reproducciones de Gallardo (Ensayo, 1) y do Jane: (Poetas anteriores al siglo XV), en la Biblioteca do Rivadeneyra. Sabemos que el profesor norteamericano C. Caroll Marden prepara una edición paleográfica y critica de este venerable documento.

llanos que conducen al frente de su hueste la estatua de su señor cautivo; toda la parte original y heroica de la levenda de aquel grande y afortunado rebelde que, por fuerza y por maña, sacó á los castellanos de premia et de servidumbre del Rey de León, logrando su propósito de non besar mano á omne del mundo nin moro nin cristiano. Esto era de fijo lo que cantaban por tierra de Burgos los juglares, à quienes la Crónica General hace concurrir à los regocijos de las bodas de D.ª Sancha: «Et los castellanos al un cabo alancaban los tablados, al otro corrien los toros, et los ioglares andavan fasiendo muchas alegrías, et avien todos, tan bien los grandes como los menores, muy grant plaser con su sennor» (1). El Fernán González vencedor de la morisma; el Fernan González piadoso fundador de iglesias y monasterios, vinieron después, y todavía más tardiamente el Fernán González filántropo y democrata; que de todo hubo, como veremos, en la historia poética del héroe.

El poema arlantino de Fernán González fué enteramente olvidado después de incorporarse en la Crónica General (2), pero no terminó con ésta la elaboración

(1) Esta importante referencia à los juglares falta en el texte impreso de la *Crônica*, pero se halla en el códice de mi biblioteca, que varias veces he mencionado, por el cual publi qué integros los principales capítulos de la leyenda de Fernán González, en los prolegómenos al tomo VII de las *Obras de Lope*. En el poema de clorecia, que sirvió de base á la *General*, se habla sólo de los tañedores de viola y citara:

Alançaban en las tablas todos los caballeros, É á tablas é castanes jugan los escuderos. De otra parte mataban los toros los monteros, Avya ay muchas de citulas et muchos vyoleros.

(Est. 652.)

(2) Hay indicios de que fué conocido é imitado en Francia, pero pudo serlo á través de la *Cronica General*, libro más importante y difundido. Débese esta curiosa observación al señor Monendez Pidal, y con ella no es ya único el caso del *Anseis de* 

épica, ni es posible explicar por el solo texto de don Alfonso el Sabio los principales romances viejos relativos al béroe castellano. Aqui, como en los demás ciclos históricos, hay que reconocer la existencia de una forma poética intermedia entre los primeros cantares de gesta y los romances. Milá, que trabajaba con muy pocos medios bibliográficos, dió excesiva importancia en esta cuestión de origenes al informe centón de la *Crónica Rimada*, en que antecede al relato de las mocedades de Rodrigo de Vivar un largo proemio mixto de verso y prosa, según que el rudo compilador copió ó extractó los originales poéticos que imperfectamente recordaba. Nadie duda hoy que esta compilación pertenece al siglo XIV (muy probablemente á su segunda mitad) y que no fué ni pudo ser utilizada en la Crónica General, aunque à veces coincida con lo que ésta tomó de fuentes más antiguas. Así, en lo tocante à Fernán González (donde, como queda dicho, los redactores de la Crónica no aprovecharon más que un solo texto, y éste no popular), las invenciones ju-

Cartago. Existe un poema de Hernaut de Beaulande, cuya primera redacción es del siglo XIV, según L. Gautier, Epopées françaises, tomo IV, pág. 203. El Sr. Menéndez Pidal nota de este modo las semejanzas ante ambos poemas: «Hernaut va à Beaulande para casarse con Frégonde, la hija del rey Florent, de igual modo que Fernán González va á Navarra para casarse con la Infanta; tanto Hernant como el conde de Castilla son vendidos en esta empresa (el uno por el bastardo Hunaut; el otro por la Reina de León), que incitan al padre de la Infanta para que se apodere del heroe, à fin de vengar asi la muerte de un pariente; en el poema castellano hay un Conde Jombardo, y en el francés un gigante Robastro, que se avista con la Infanta para que trato do libertar al que está prisionero por su amor, y la hace ir al calabozo. Aunque Hernaut era héroc famoso desde el siglo XII, las aventuras referidas no se le atribuyeron sino muy tardiamente, en el siglo XIV, lo cual, à mi ver, convence de su procedoncia del famoso episodio del poema castellano, que además es en todo más sobrio y menos fantástico. (Notas pura el Romancero de Fernán González, pág. 472).

glarescas transmitidas por el Rodrigo varian en cuanto á la genealogía del héroe, y en el nombre de su mujer, á quien llaman Constanza, y no Sancha. Y omiten, por supuesto, toda la leyenda claustral del monje Pelayo y de la reedificación de Arlanza; pero guardan perfecta conformidad en los temas capitales de contiendas de Fernán González con los reyes de Navarra y de León, quebrantamiento de la cárcel por la Condesa, aventura del Arcipreste, juramento y estatua, venta del azor y el caballo al gallarin (precio doblado cada día, después que venciese el plazo). Lo que tiene de más peculiar este fragmento del Rodrigo es la entrevista del vado de Carrión, que da precisamente asunto al más bello y famoso de los tres únicos romances viejos de Fernán González, al que comienza Castellanos y leoneses (núm. 16 de la Primavera). Para Milá, este romance era una ingeniosa y elegante paráfrasis del episodio correspondiente del Rodrigo, una serie de lindas variaciones ejecutadas por algún poeta culto del siglo XVI sobre aquel tema. Uno solo de los informes versos

Vos estades sobre buena mula gressa—é yo sobre buen caballo...

se habría desarrollado en una serie de antitesis elegantes é ingeniosas:

Vos venís en gruesa mula—yo en ligero caballo; Vos traces sayo de seda,—Yo traigo un arnés tranzado; Vos traces affunge do oro,—yo traigo lanza en mi mano; Vos traces cetro de rey,—yo un venablo acerado; Vos con guantes oloresos,—yo con los de acero claro; Vos con la gorra de fiesta,—yo con un casco atinado; Vos traces ciento de mula,—yo trescientos de caballo...

Todo esto parecia verosimil, aun reconociendo la enorme distancia que hay entre la arrogante y lozana inspiración del romance, y la sequedad y pobreza del texto de donde se le suponia derivado. Pero hoy, gracias al mucho saber y penetrante crítica de D. Ramón Menéndez Pidal, que va renovando por completo la historia de nuestra poesía de la Edad Media con los descubrimientos más inesperados y las inducciones más felices, conocemos la verdadera fuente del romance, que fué un cantar de gesta, del cual se conservan largos fragmentos prosificados en la segunda Crónica General, la de 1344 (1). Fué ésta como una ampliación de la de D. Alfonso el Sabio, y muchas veces la sigue á la letra, pero engloba nuevos materiales poéticos, como el cantar del rey D. Fernando el Magno y el segundo de los Infantes de Lara. Y de la mismo suerte, aunque en la biografía de Fernán González copia con ligeras variantes la versión del poema de clerecia, autorizada por la primera crónica regia, dilata complacido el nuevo cronista la historia de la compra del azor y del caballo en dos largos capítulos donde abundan los asonantes a o y todos los caracteres exteriores del diálogo y de la narración épica. La parte que corresponde al romance Castellanos y leoneses dice de esta manera:

«Vinosse (el Rey) con todos sus poderes contra Carrion onde el Conde era, para le fazer mal en la tierra e tomar prenda por aquello que le el Conde robara e para lidiar con él si lo fallase. E el Conde otrosi tenia ayuntadas todas sus conpañas para yr á rrescebyrlo. E estando ansy aguisados el rrey de Leon e el Conde Ferrnant Gonçales para mover uno contra otro para aver su batalla, el abad de Sant Fagun que era ombre de santa vida e muy fidalgo ayuntose con algunos otros perlados que y eran, a quier pessaua mueho desto, e fueron al rrey e pidieronle por mercet que fiziese treguas con el Conde por tres dias e que ellos yrian al Conde e que farian con él en guisa que

<sup>(1)</sup> Notas para el Romancero del Conte Fernán González. (En los Estudios de Erudición española, dedicados de Menéndez Pelayo en el año vigesimo de su profesorado, I, 429 507.)

las otorgase e que oviese y vistas. E el rrey a rruego del abad diolas e entonces fué el abad al Conde e dixole la rrazon que oviera con el rrey e en como ganara dél tregua por tres dias e que él que lo otorgase
asy. E el Conde otorgolo e pusieron luego que en otro
dia fuessen juntados en aquella vega de Carrion e
que fiziesen vistas, e ansy lo fizieron ca en otro dia

por la mañana fueron v.

»Quando el Conde don Ferrnant Gonçalez llegó al rey fizo senblante de le besar la mano, e el rrey non gela quiso dar e dixole ansy: Conde, la mi mano non vos la daré a besar, ca me vos alçastes con Castilla, ansy como vos ya otra vez dixe en Leon, quando vos mandé prender; e sy non fuese por las treguas que de mi tiró el abad de Sant Fagunt e los otros perlados, tomar vos ia por la garganta, e lauzar vos ia en las torres de Leon onde ya guardar vos fan mejor que de la primera, ca non vos podrian sacar por engaño como vos sacaron otra vez». El Conde quando le oyó dezir esto e que le tañia de mala verdat, fue muy sañudo e dixole: «Callat, rrey Sancho Ordoñez, non digades palabras atan vanas, ca en lo que deziades dariades poco recabdo quando cumpliese, e digo vos verdat que sy non fuese por las treguas que entre nos metió el abad de Sant Fagunt con los otros onbres buenos asi como vos dezides, yo vos cortaria la cabeça e de la sangre de vuestro cuerpo yria esta agua tinta, e tenialo muy bien guisado para lo fazer, sy las treguas non fuesen, ca yo ando encima deste cauallo e tengo esta espada en cinta, e vos andades en esa mula e traedes ese açor en la mano». E pues que le el Conde dixo esto tornó la rrienda al cauallo, e diole de las espuelas, é el cauallo del apretada que dió en el agua mojó el rrostro al rrey, e entonçe se tornó el rey para Sant Fagunt e el Conde para Carrion».

Fácil es reconocer aqui las principales circunstan-

cias y hasta frases enteras del romance:

El Rey, como era risueño,—la su mula revolvió; El Conde con lozanía—su caballo arremetió; Con el agua y el arena—al buen Rey ensalpicó. Alli hablara el buen Rey,—su gesto muy demudado: «Buen Conde Fernán González—mucho soys desmesurado. Sino fuera por las treguas—que los monjes nos han dado, La cabaza de los hombros—yo vos la oviera quitado. Con la sangre que os sacara—yo tiñera aqueste vado».

En la Crónica de 1344 está casi todo lo que Milá consideraba como libre invención del romancerista por no encontrarlo en otros textos: la intervención de los monjes en las treguas, el nombre de Sancho Ordónez dado al Rey, la salpicadura del caballo del Conde, etc. Las antítesis de la mula y el caballo, de la espada y el azor, están mejor traidas y más desenvueltas en la Crónica que en el único verso del Rodrigo. Y como, por otra parte, nada hay en el romance de anacrónico ni de excesivamente culto, no hay para qué traerle á época tan avanzada como el siglo XVI. Puede ser del XV, como los mejores de su clase.

En cuanto al cantar de gesta, de que mediata ó inmediatamente procede, todo induce á creer que fué compuesto en el primer tercio del siglo XIV, ó á lo sumo á fines del XIII, es decir, en el periodo intermedio entre las dos primeras Crónicas generales. Su espíritu y sentido es el de la epopeya degenerada, análogo en gran manera al romance de Bernardo Las cartas y mensajeros, y al cantar de D. Fernando el Magno, obras en que la potestad regia queda ofendida y malparada, y triunfinte el espíritu de insurrección.

El cantar perdido es fuente común del romance, de los versos del Rodrigo y de los dos capítulos de la Crónica de 1344; pero no por eso se ha de ver relación directa entre los tres textos. Prescindiendo del segundo, que es un descarnado resumen, hecho de memoria sin duda, y en que faltan los pormenores más poéticos, no se puede admitir que el autor versificase la prosa de la Crónica, no sólo por la libertad y grandeza con que su inspiración se mueve, sino por los mu-

chos detalles en que el cronista y el poeta no concuerdan. En el romance las treguas son por quince dias; en la Crónica por tres no más. En el romance es el Rey quien amenaza al Conde con quitarle de los hombros la cabeza y teñir con su sangre el vado; en la Crónica es el Conde quien pronuncia tan desaforadas palabras. Son, por consiguiente, versiones diversas de un mismo original, y, dado el servilismo con que los historiadores de la Edad Media transcribian sus documentos, la Crónica debe representar mucho más fielmente á su prototipo. El cantar sería probablemente refundido (1), y algunas diferencias pueden explicarse así; pero algo hay que conceder á la fantasia del anónimo poeta capaz de componer tan maravilloso romance.

Dignamente competiria con él si estuviese integro el que comienza

Buen Conde Fernán González,—el Rey envía por vos...
(Núm. 17 de la «Primavera».)

Pero no es más que un precioso fragmento que no debe estimarse como continuación del de Castellanos y leoneses, aunque los primitivos editores del siglo XVI los mezclaran, sino como principio de otro romance en que se referia el llamamiento del Con-

(1) Fr. Gonzalo de Arredondo, en su Crónica de Fernán González, cita dos versos de un cantar (así le llama) que no corresponden exactamente à los del romance actual:

Non le pueden poner treguas—caballeros nin ricos homos: Pónenlos por treinta días—los dos tan benditos monjes.

## El romance dice :

No les pueden poner treguas—quantos en la corte sone: Pónenselas dos hermanos — aquessos benditos monjes.

Puede tratarse de una mera variante del romance, pero tampoco es imposible que en tiempo de Arredondo existiera todavia alguno de los cautares de gesta de Fernán González. de á las Cortes antes ó después de la entrevista del vado de Carrión. La parte que tenemos se reduce al mensaje del Rey y á la altanera respuesta del Conde, muy lejana de las mesuradas y sentenciosas palabras que la primera Crónica, siguiendo al poeta de clerecía, hace pronunciar al héroe en esta situación ú otra análoga. El Sr. Menéndez Pidal conjetura, con buenas razones, que tenemos aquí otro episodio de la gesta popular perdida. Acaso hubo otra posterior; á no ser que debamos atribuir al autor del romance el espíritu profundamente democrático del final, en que el victorioso Conde rebelde se presenta con el carácter de protector de los humildes y desvalidos, y especialmente de los labradores:

Villas y castillos tengo;—todos á mi mandar son; De ellos me dejó mi padre;—de ellos me ganara yo. Los que me dejó mi padro—poblelos do ricos hombres; Los que yo me hube ganado—poblelos de labradores: Quien no tenía más que un buey,—dábale otro, que eran dos; Al que casaba su hija,—doile yo muy rico don; Al que faltaban dineros,—también se los presto yo; Cada día que amanece,—por mí hacen oración; No la hacian por el Roy,—que non la merece, non; Él les puso muchos pechos,—é quitáraselos yo.

Este Fernán González, filántropo y, como ahora diriamos, socialista de Estado, no debe de ser anterior al siglo XVI, y quizás el primer esbozo de su figura haya de buscarse en aquella voluminosa Chrônica de Fernán González que en 1514 dedicó á Carlos V el Abad de Arlanza, Fr. Gonzalo de Arredondo y Alvarado (natural del valle de Ruesga), procurando imitar, como dice el P. Berganza, la Cyropedia de Xenofonte (1).

(1) Además de esta Crónica, que ofrece algunas invenciones nuevas, aunque no muy poéticas, el bueno de Arredondo, que suplía con el entusiasmo por su héroe lo que le faltaba do imeginación, no se hartó de encarecer sus hechos en todo género de infelices metros: primero en las coplas de arte mayor de su Arlantina, que contiene un paralelo entre Fernán González y el Cid; después en ciertas quintillas que intercaló en su Cidnica,

En esta historia novelesca, que no llegó à darse à la estampa, pero que corrió profusamente en copias manuscritas, se propuso Arredondo presentar en Fernán-Gonález el dechado del principe perfecto y del sabio legislador, à la vez que el espejo de todas las virtudes teologales, cardinales y caballerescas, llegando à dar el texto de una especie de Código, que le atribuye, cuya ley cuarta ordena que los señores, los infanzones y caballeros traten como à hijos à sus colonos, vasallos y criados, y que todo el que se vea aquejado de pobreza acuda al Conde para que le remedie, como padre común de todos.

Los otros dos romances que Wolf admitió por viejos en este ciclo (á los cuales puede añadirse otro de la Segunda parte de la Silva, núm. 5 de mi primer Apéndice), no mereceu tal nombre, porque son meras abreviaciones de las Crónicas (1), sin valor poético alguno. Pero en cambio la tradición popular de Asturias nos ha conservado el muy interesante de La Peregrina, recogido en varias versiones por Amador de los Ríos y Menéndez Pidal (D. Juan). Este romance,

sin calificarlas jamás de rimos antignos, como pretende Amador de los Rios, que creyó encontrar en ellas fragmentos de un poema del siglo XIV, análogo al de Alfonso Onceno, y las imprimió con cierto barniz de ortografía arcaica que ha deslumbrado á algunos. Lo que Arredondo llama repetidas veces rimos antiguos es el viejo Poema de Fernán González. Véase en la Revista du Baltimore, Modern Langage Notes. Jons Hopkins University, XII, Abril de 1897, un artículo de C. Marden definitivo sobre esta enestión.

(1) No de la General, como se había creido, sino del libro popular titulado Estoria del noble caballero Fernán González con la muerte de los siete Infantes de Lara, según demuestra el señor Menéndez Pidal. Esta Estoria procede más é menos directamente de la Crónica de 1344, y en ella constan todas las circunstancias que Milá creyé inventadas por el poeta, como la da matar Fernán González al Arcipreste con su propio euchillo:

Quitado le ha al Arcipreste – un cuchillo que traia, Y con él le diera el pago – que su aleve merecia. aunque muy desfigurado y convertido ya en novelesco por el olvido de los nombres de los personajes (fenómeno tan característico de la transmisión oral en
este género de poesía), nos conserva un lejano recuerdo de la prisión del Conde de Castilla, en León, y.
de su libertad lograda por industria de la Condesa
doña Sancha. Sólo algunos versos de esta canción pertenecen al tema épico: lo demás es impertinente y
moderno; pero el hallazgo es tanto más de estimar
cuanto que no se conoce forma poética intermedia entre el mester de clerecta del siglo XIII y esta humilde
rapsodia de origen juglaresco.

El estudio, no sólo de estos romances populares, sino de todos los eruditos y artísticos que se refieren á Fernán González, ha sido hecho de un modo magistral y definitivo por D. Ramon Menéndez Pidal en la admirable monografia ya citada, que seria temerario retocar, aunque lo permitiesen los límites en que hemos de encerrarnos. Hay entre estos romances algunos sacados pedestremente del texto de las Crónicas, como los de Alonso de Fuentes, del inevitable Sepúlveda y de sus émulos Juan de la Cueva y Gabriel Lobo: pero otros tienen vida poética propia, como los del «Caballero Cesáreo, cuyo nombre se guarda para mayores cosas» (¿Pero Mexía?), y los del famoso glosador Juan Sánchez Burguillos, si bien algo degeneran en verbosos y prolijos. Otros hubo que, sin ser populares en su origen, se popularizaron muy luego, y ciertamente lo merecian, como aquel de tan valiente principio y noble entonación:

Juramento llevan hecho—todos juntos á una voz De no volver á Castilla—sin el Conde su señor. La su imagen llevar quierca—subida en un carretón, Dando obediencia á una piedra—para más señal de amor. Convocar quierca la gente—y mover á compasión: Los niños entre los pechos,—las hembras en la labor, Los hidalgos en la plaza,—los monjes en religión, Los viejos en los gobiernos,—los mozos en su afición, En la tienda el oficial,—en el campo el labrador.

Este bello romance, que Dozy, sin parar mientes al estilo, á lo artificioso y elegante de la composición y al primor de las asonancias, creyó antiguo y citó como fuente històrica, apareció en el Romancero general de 1604, cuyas composiciones son todas artisticas; y puede muy bien ser obra de Lope de Vega, que hizo resonar en el teatro algunos de sus versos en su comedia La libertad de Castilla por Fernán González, El mismo Lope, criado á los pechos de la poesía popular, de la cual no renegó nunca y á la cual debe gran parte de su gloria, hizo una refundición del romance Buen Conde Fernán González, que va inserta en el diálogo de la misma comedia, y le acompañaron ó siguieron en este oportuno empleo de canciones familiares á su público, el autor anónimo de otra comedia, De la libertad de Castilla por Fernán González en lengua antigua (impresa en Lisboa en 1603), y D. Francisco de Rojas en La más hidalya hermosura (1645).

Además de los romances y del teatro, prueban la nitalidad y difusión de la leyenda del Conde soberano de Castilla las varias crónicas particulares de aquel héroe, que se extrajeron de las generales, honor solamente otorgado al Cid y á los Infantes de Lara. Uno de estos extractos era la que Berganza llama Historia antigua de Arlanza por conservarse en aquel Monasterio, donde sirvió de principal fuente al P. Arredondo. Esta historia, que fué impresa dos veces en Burgos por Juan de Junta en 1537 y 1546, procede, según las doctas investigaciones del Sr. Menéndez Pidal, de la Crónica de 1344, y no de la primitiva del Rey Sabio (1). En cambio otra pequeña Estoria de Fernán González, que fué mucho más popular, y de la cual

<sup>(1)</sup> La historia breve det muy excelente cavaliero el Conde Fernán González, sacada del libro viejo que está en el Monasterio de Sant Pedro de Arlanza. Lleva al fin, como todas las crónicas parciales de Fernán González, la historia de los siete Infantes de Lata.

existen numerosas aunque rarísimas ediciones (1) del siglo XVI (y quizás alguna del XV), presenta mucha más semejanza con el texto de Ocampo, aunque no se sacó de él y está mucho más abreviada. El libro de cordel, que hoy anda en manos de nuestro vulgo, no tiene tan nobles fuentes, ni se remonta más allá del siglo XVIII (2), pero el mero hecho de su existencia es digno de consignarse. Tampoco en la literatura moderna faltan obras inspiradas por este grupo de tradiciones castellanas (3).

Sobre los Condes de Castilla, sucesores de Fernán González, Garci Fernández, Sancho Garcia, el infante D. Garcia, y sobre los hijos de D. Sancho el Mayor, en quien se reunieron los estados de Navarra y Castilla, existen tradiciones poéticas que en dos casos, por lo menos, proceden de cantares de gesta perdidos. Casi todas estas narraciones son de carácter trágico y sombrío, y parecen inspiradas por la torva musa de

- (1) La primera que citan los bibliógrafos es la de Sevilla, por Jacobo Cromberger, 1509. Otra de Toledo, acabada á once dias del mes de Enero de 1511, ha sido reproducida fotolitográficamente por el Sr. Sancho Rayón. Sus reimpresiones alcanzan hasta la de Madrid, por Antonio Sanz, 1733.
- (2) La edición más antigua que se cita de este libro popular, que vino à sustituir al anterior con grandisima desventaja, es de Córdoba, 1750, con el título de Historias verdaderas del Conde Fernán González, su esposa Doña Sancha y los siete Infantes de Lara, sacadas de los más insignes historiadores españoles, por Juan Rodriguez de la Torre. La que lleva el nombre de Manuel José Martin, librero de Madrid, parece ser esta misma.
- (3) Tales son la leyenda de Trueba y Cosio The Count ot Castile (1830). la de D. José Joaquin de Mora El primer Conde de Castilla (1840), la novela portuguesa del archivero y economista Oliveira Marreca O conde soberano de Castella Ferrão Gonçalves. Sobre estas y otras composiciones análogas puede verse lo que escribi en la ya mencionada introducción al tomo 7.º de las comedias de Lope.

Томо ХІ.

la venganza. Familia de Atridas debió de ser la de aquellos Condes, si hay algo de verdad en las tremebundas historias que de ellos se narran.

El Cantar de Garci Fernández puede restaurarse casi por completo con la prosificación de la Crónica General, que en tres capitulos (división que acaso corresponda al poema primitivo) refiere la historia de los dos matrimonios del Conde (1). Aunque la General no cita los cantares como otras veces, es tal la abundancia de pormenores novelescos y el carácter de la narración, que ni por un momento puede creerse que proceda de una fuente latina, ni tampoco de una simple conseja oral. Transcribo à la letra tan interesante relato, prefiriendo el texto de mi códice al impreso por Ceampo, aunque en esta parte no varian mucho.

I. «Este conde Garci Ferrandes de que vos fablamos era grant cauallero et cuerdo et muy apuesto, et avie las más fermosas manos que nunca fallamos que otro omme ovo, en manera que muchas vegadas avie verguença de las veer descobiertas por ello, et tomaba y embargo. Et cada día que entrava o (2) estava muger de su amigo sicmpre metie unas luvas (3) en las manos. Este conde Garci Ferrandes fué casado dos

<sup>(1)</sup> En la General in:presa aparecen involucrados en un solo capitulo los cinco que la primitiva Crónica dedica à Garci Fernández. Los tres que nos interesan tienen los epigrafes siguientes:

Cap. V (del reinado de D. Ramiro III). De commo el conde Garci Ferrandes casó con la primera muyer de las dos que ovo.

Cap. VI. De commo un coude de Francia llevó à doña Argentina, muger del conde Garci Ferrandes, et en commo los fue buscar.

Cap. VII. De commo doña Sancha, flia del conde de Francia, guisó commo matasse el conde Garci Ferrandes à su padre é à su madrastra doña Argentina.

<sup>(2)</sup> O por do: forma frecuentisima en la Crónica.

<sup>(3)</sup> Guantes.

vegadas. La primera con una condesa de Francia que ovo nombre doña Argentina, et casó con ella en esta guisa. El padre é la madre de aquella condesa yban en romería á Sanctiago, et llevabanla consigo: moza muy fermosa, et el conde pagóse della, é desque sopo que era muger de buen lugar demandóla á su padre é á su madre para casamiento é casó con ella é visco con ella VI años et non ovieron fijo nin fija. Et ella

sallió mala muger.

«Yasiendo el conde doliente, vino á veer á esta dueña Argentina un conde de su tierra que yva en romería á Sanctiago, et aquel conde era casado et muriósel la muger et avie una fija muy fermosa que avie nombre doña Sancha. La condesa doña Argentina muger del conde Garci Ferrandes fuesse con aquel conde. Et cuando su marido el conde Garci Ferrandes lo sopo eran ya ellos fuera de la tierra. Et desque el conde fué guarido de aquella enfermedat, con grant pesar que ovo daquel fecho fisose commo que yva en romeria à Sancta Maria de Rocamador. Et metiose por el camino de pie con un escudero á manera de omes pobres desconocidos, et anduvo tanto fasta que llegó á aquella tierra de aquel condado o morara aquel conde et la su muger que lleuara. Et sopo y toda la fasienda del conde et en commo avie aquella fija doña Sancha que era muy fermosa muger, et asmó que para acabar aquella demanda en que andaua quél convinie aver priuança, et fabló con aquella doña Sancha fija de aquel conde. Et doña Sancha estaua mal con el conde su padre, et aquella su madrastra metie mucho mal entre él et ella, et querie ante ser muerta que tenir aquella vida que vivie. Et andaua buscando carrera por do saliesse de premia de su padre, et por esto fabró con una su manceba é dixol: «amiga, sepas que yo non puedo al faser esta vida que fago. Et por ende te ruego que los pobres que comen à la puerta de mi padre et mia que me pienses dellos et que cates y si hay algun ome fidalgo apuesto et fer-

moso, quel trayas ante mi ca quiero fabrar con él. Et la manceba metió mientes en ello assi commo su señora mando, et vió un día entre todos los otros estar al conde Garci Ferrandes pobre é mal vestido porque era grant cauallero et mucho apuesto et muy fermoso. Et entre todas las fermosuras que vió en él, viól las más fermosas manos que nunca viera á omme nin á muger. et dixo en su coracon: si aquel omme es fidalgo, aquel es tal commo mi señora demanda, et llamó! la manceba et dixol que querie con él fablar aparte, et desque se vieron en apartado, conjuról et rogól por Dios quel dixesse verdat si era omme fidalgo. Et el conde le respondió: «¿amiga, por qué me lo demandades?, ca no os cumple á vos saber de mi fidalguia nada». Et ella le respondió: «por aventura más cumple á vos et á mí que vos non cuedades». Et el conde respondió: «Cuando yo vea por qué ó seades en lugar que lo deuades saber, yo vos mostraré en commo só más fidalgo que el sennor desta tierra». Quando la donzella aquello oyó maravillose mucho de aquellas palabras, et dixol: «Amigo, estad aqui quedo et esperat me en este lugar, ca yo verné ayna por vos». Et fué a su señora et contól todo lo quel acaesciera con aquel omme. La señora desque lo ovo todo oydo, mandól quel metiessen antella. Et él à manera de ome pobre fincó los hinoios ante ella quando la vió. Et doña Sancha le dixo: «Amigo. desidme qué ome scedes et de qué linage venides». Et él le respondió: «Señora yo só aquí en vuestro poder et vos me podedes matar ó dar vida si quisieredes. Por ende si vos quisieredes que vos diga mi fasienda, prometed me tener poridat». Et iuró le en ses manes que lo farie assi. Et él le dixo: «Señora, yo só el condo Garci Ferrandes de Castilla, et vuestro padre que aqui es non me catando fizome muy gran tuerto, et llevome mi muger con quien estaua casado, la qual es esta que él aqui tiene por muger. Et yo con vergüenca deste fecho prometi de non tornar à mi tierra fasta que fuesse vengado del et della, et por esso só aqui

venido en esta manera que veedes por tal que non me conosca ninguno et que pueda acabar aquello en pos que ando». Cuando doña Sancha la fija del conde esto oyó, plogol mucho, ca tovo que Dios le daua carrerra qual ella non sabie buscar nin demandar, et dixol assi: «Conde, quien vos diesse lugar porque vos acabassedes lo que queredes, ¿quél fariedes?» El conde respondió: «Señora, si me vos esto guisassedes casaría con vusco, et lleuar vos ia conmigo para Castilla, et faser vos ia condesa et señora de la tierra»; et ella prometió que gelo guisarie, et dixol la manera commo. De sí mandó pensar dél ot metiole en su cámara, et aquella noche allegaron amos en uno et recibieron se por marido et muger.

«Quando vino despues á la tercera noche guisó doña Sancha que se echase el conde su padre con la condesa su madrastra et metió al conde Garci Ferrandes armado de un lorigon et de un grant cuchillo en la mano so el lecho en que amos avien de yaser, et defendiol que non se meciesse nin tosiesse fasta que ella él tirasse por una cuerda quel ató al pie. Et doña Sancha estudo al echar de su padre et de su madrasta, et fizose que por amor de su padre que querie essa noche albergar y en la casa con ellos (1). Et desque vió que durmien su padre et su madrastra, tiró por la cuerda et sallió el conde Garci Ferrandes de so el lecho, et vió commo yasien amos á dos durmiendo et degollolos et desi tiroles las cabeças. Et tomó á doña Sancha su muger et las cabescas dellos et cogió luego su camino et vinosse quanto más pudo para Castiella. Commo otro dia los de la tierra sopieron la

<sup>(1)</sup> Parece que en vez de casa el sentido exige cama, aunque todavia resulte más horrible y repugnante la situación. La General impresa confirma esta lección: «et fizose que por amor de su padre querie essa noche alli dormir con ellos». Hay que resignarse á la barbarie característica de la verdadera Edad Media.

muerte de su señor, eranse los otros mucho alongados que se non recellauan de ninguna cosa. Commo el conde Garci Ferrandes et su muger doña Sancha llegaron à Castilla enbiaron por todas sus gentes que viniesen de Burgos, et contóles el conde todo lo quél avie contescido et en commo por todo passara. Entonces les dixo el conde: «Agora soy yo para seer vuestro señor, ca só vengado, ca non mientra estaua desonrrado». Et mando entonces que fisiessen omenaje, et rescibiessen por señora á donna Saucha su muger, et los castellanos fisieronlo assi et plogoles mucho con la venida del conde et de quan bien se sopiera vengar. Et en esta donna Sancha fiso el conde Garci Forrandes al conde don Sancho. Et esta donna Sancha comencó de primero á ser buena muger et á tenerse con Dios, et à ser amiga de su marido et faser muchas buenas obras, mas esto durol poco. Et despues començó á fazer lo aviesso dello, como quier que en quanto maldat de su cuerpo non se osana descobrir por miedo de su marido el conde Garci Ferrandes, et començó á aver malquerencia con él en guisa que cobdiciana mucho veer la su muerte, et à la fin guisose la muerte assi commo adelante oyredes en esta estoria en su lugar o fabla dello».

Fácil es reconocer en este trozo versos enteros de cantar de gesta, y gran copia de asonancias y consonancias revueltas, especialmente terminaciones verbales:

```
Et el conde le respondió: — «¿Porqué me lo demandades?

«Más cumple á vos et á mí — que vos non cuidades».

Et el conde respondió: — «Cuando yo vea porqué o seades
En logar que saberlo devades...

Et doña Sancha le dixo: — «Amigo, ¿qué ome seedes
Et de qué linaje venides...

Et él le respondió: — «Vos matarme podedes,
Cá só aquí en vuestro poder, — ó darmo vida si quisierdes...
```

Esta feroz leyenda, que recuerda hasta cierto punto

la venganza de Agamenón consumada por Orestes, ayudado por su hermana Electra, en los adúlteros Egisto y Clitemnestra, debe pertenecer al fondo comun de los cuentos primitivos, y nada de peculiarmente castellano se advierte en ella. Pero no por eso creemos, como Durán, que se trate de «una tradición puramente caballeresca nacida en Francia, y luego adoptada por nosotros para aplicarla á un héroe caste. llano». El hecho mismo de estar ya incluida en libro tan viejo como la Crónica general que, salvo el Mainete, no acepto ningún asunto forastero, es indicio de mayor antigüedad; y el espiritu que en ella predomina, lejos de ser francés, es de aversión y odio a los enlaces de nuestros condes y reyes con princesas del otro lado del Pirineo. No quiso declarar la General el apellido de ninguna de las dos supuestas mujeres de Garci Fernández; pero la Crónica Rimada dice el linaje de la segunda:

Con fija de Almerique de Narbona — el conde Garci Ferrandes Con ella fiso un fijo que don Sancho llamaron... [fue casado,

Verosimil parece que este nombre fuese sugerido por la poesía juglaresca del ciclo carolingio que tanto celebró el conde Almenique (Aimeri) de Narbona, padre de Guillermo de Orange. Pero de todos modos, la familia de los vizcondes narbonenses es histórica, y aparece ya en Castilla desde el tiempo de Alfonso VII. Por cualquiera de ambos caminos pudo penetrar este apellido en la poesía épica de decadencia, puesto que el silencio de la General nos induce á creer que no estaba en el cantar primitivo, á no ser que supongamos que el rey Sabio lo omitió adrede para no infamar con el cuento á su parentela.

No ha quedado romance viejo sobre este argumento, pero es apreciable el del *Caballero Cesáreo*, tanto que Durán le creyó de mediados del siglo xv, error que fácilmente hubiera evitado fijándose en los asteriscos que llevan los romances del *Cesáreo* en el libro de Se-

púlveda, y haciendo la comparación con la *Crónica General*, de donde el romance está sacado. Por lo mismo que la admirable colección de Durán anda en manos de todo el mundo, conviene notar estos ligeros descuidos.

Creemos que algún vestigio de la tragedia doméstica de Garci Fernández puede vislumbrarse en los romances novelescos sueltos y en los tradicionales, que por lo común son fragmentos ó centones de otros más antiguos. En el romance del conde Lombardo (número 136 a de la Primavera), que por lo demás es una variante del tema de la esposa adúltera, leemos estos dos versos:

Apead, conde don Grifos — porque hace gran calor. ¡Lindas manos teneis, conde! — Ay cuán flaco estais, señor...

El detalle de las lindas manos es tan característico de la leyenda de Garci Fernández, que no parece casual la repetición.

El extraño y desvergonzado romance de la esposa de don García, recogido de la tradición popular asturiana, no tiene á primera vista relación con la historia del conde de Castilla; pero adviértase que coinciden en ser el infante don García marido burlado y escarnecido á quien roban su mujer y que camina en su se-

guimiento.

Aunque el final de la leyenda de Garci Fernández en la General anuncia la de Sancho Garcia, no creemos que formasen parte de un mismo cantar: acaso la relación entre ambas fué establecida por los compiladores de la Crónica, más ganosos de la ejemplaridad moral que el viejo rapsoda, para el cual acaso no fuese grave pecado la parricida y bárbara intervención de D.º Sancha. El mayor indicio de que ambas tradiciones eran independientes al principio, es que el Arzobispo don Rodrigo trae la segunda y no la primera, y no llama á la condesa Sancha, sino que la designa con el nombre familiar de Mionia. Le siguió al pie de la

letra la Crónica General, como puede juzgarse por la comparación de los dos textos. Ponemos al pie el del Arzobispo (1):

«E la madre del conde don Sancho cobdiciando casar con un moro, asmó de matar á su fijo por tal que se alçasse ella con los castiellos é con las fortalezas de la tierra, é assi casarie ella luego con el moro. E ella destemplando una noche las yerbas que le diesse á beuer con que lo matasse, vino una su cobigera al conde, é descubriól todo el fecho. Mas quando su madre le quiso dar aquellas yerbas en el vino que beuiesse, rogó él à la madre que beuiesse primero ella, é ella le dixo que lo non querie nin farie, ca lo non havie menester, é el conde rogól muchas vezes que beuiesse, é quando vió que la non podía vencer, por fuerça gelo fizo beuer. E quando ella lo houo beuido, cayó luego muerta. E agora sabed que desde aqui adelante fué tomado uso en Castiella de dar á beuer primeramente à las mugeres».

Hasta aqui la impresión de Ocampo. El final está más dilatado en la Crónica primitiva, y ya le publicó Milá: «Empos esto el conde don Sancho con pesar é crebanto porque matara á su madre en aquella guisa, fizo por ende un Monasterio muy noble, é pusol nombre Onna por el nombre de su madre en la guisa que aqui agora departiremos. Et en Castiella solien llamar Mionna por la sennora. Et porque la condesa donna

(1) Huius mater optans commercium cuiusdam Principis Sarraceni, proposuit filium interficere, ut sic cum munitionibus et oppidis optatis nuptiis potiretur. Cumque quodam sero letali poculo virus mortiferum miscuisset, filius revelatione pediasequæ hoc praesensit, et matri, ut prius biberet, supplicavit. Quod ipsa renuens, demum coacta, quod male miscuerat, degustavit, et parricida mater hausit, et meruit mortem in poculo quod paravit. Et tandem Comes Sancius, contriti cordis poenitentia stimulatus, construxit monasterium nobile quod Oniam nouminavit, eo quod matrem viventem Mioniam more hispanico appellabat. (De rebus Hispanice, libro V, cap. II, pág. 99 del tomo 3.º de los Padres Toledanos).

Sancha era tenida por señora en tod el condado de Castiella, mandó el conde toller deste nombre Mionna aquella mi que viene primere en este nombre. Et esta palabra que finca tollida dend mi, que llamasen por nombre à aquel monesterio Onna. Et assi le llaman oy en dia Onna».

Aquí, como en otros casos, la preferencia dada al texto latino sobre el popular, hizo que no quedasen vestigios del cantar de gesta en la prosa de la Crónica General. Pero no alcanzó à borrar enteramente su recuerdo, pues sólo por él se explican los detalles que con rara uniformidad se leen en libros muy posteriores, como el Valerio de las historias de Diego Rodriguez de Almela, que es del siglo xv. Este laborioso y elegante escritor, que recogió muy curiosas tradiciones de origen épico, tuvo à la vista el sucinto resumen de la General, pero le completa y desarrolla con ciertos incidentes novelescos, que acaso estarian ya en la Crónica de 1344. Ante todo, la criminal pasión de la condesa no nace principalmente de ambición, sino de amor vicioso, «con gran apetito de luxuria y deseo carnal» (1). La doncella, camarera o cobijera de la condesa, «ussaba con un escudero del conde, y descubrióle este fecho, el qual lo dixo al conde, y la manera cómo se guardasse». El conde, para obligar á su madre á beber, «sacó la espada, y le dixo que si

(1) Algunos cronistas del último tiempo exageran brutalmente el capricho de la condesa, entrando en detalles que escandalizaban à Ambrosio de Morales: «Garibay da una causa de los amores de la triste condesa con el Moro, harto deshonesta, sin decir dónde la halló escrita, y así yo no entiendo qué autoridad pueda tener, y aun quando la tuviera muy grande era cosa de harta consideración si se había de decir tan en particular». (Lib. XVII, cap. 37.)

El autor de donde tomo Garibay esta explicación fisiológica, fué, según creo, Lope García de Salazar en sus Bienandanzas y fortunas, pero acaso estuviera en algún cantar de decadencia, donde no faltaban groserias análogas.

no bebiese que le cortaria la cabeza». Agradecido al escudero que «por su avissamiento y lealtad le avia librado de muerte, perdonóle el yerro que avia fecho con la doncella, y cassólos en uno, y fizoles muchas mercedes, y por quanto él era natural de Espinossa de los Monteros, sintiendo que de la naturaleza donde era nascido procedía tan gran lealtad, sintió que los de aquel lugar eran leales, y en tanto que él vivió enfósse en la guarda de este escudero y de otros de Espinossa. E los Reyes de Castilla despues so su guarda de los Monteros de Espinossa están hoy en la cámara y guarda cada noche» (1).

El conde Sancho Garcia, llamado tradicionalmente el de los buenos fueros, mereció ser celebrado en cantos de más noble argumento, y es cierto que los hubo, y todavia nos queda de ellos un fragmento perdido entre el fárrago preliminar de la Crónica Rimada. (Versos 45-65.)

Morió el conde Garci Fernandes — cortés infanzon castellano. [Regió á castellanos] (2) — el buen conde don Sancho E dexóles buenos previllejos — é buenos fueros con su mano, E fué reçebir reina de León — nieta de don Suero de Casso, Et en ella fiso un fijo — quel' dixieron por nombre Sancho: Atanto salió de casador nol monte — quel non cogía el poblado.

Desque vió [ol padre] que era de edat — à Burgos fué llegado, A los treynta dias conplidos — ayuntanse y los castellanos; De sque los vió el conde — en pié fué levantado: — «Oytme, castellanos, — à buen tiempo só llegado. Por vos faser más merced — que nunca vos fiso omme nado. El conde Fernand Gonçales — sacóvos de tributario; El conde Garci Fernandes — vos tuvo libres é salvos, E yo divos [fueros] é previllejos — confirmados con mi mano; D condado que es Castilla — fágovosla reynado. F egamos mi fijo rey — si vedes que es guissado; Naceto es del rey de León — non ha quel diga ombre nado.

<sup>(1)</sup> Valerio de las historias de la Sagrada Escritura y de los hechos de España. Recopilado por el Arcipreste Diego Rodriguez de Almela... Madrid, 1793. Lib. IX, tit. I., cap. V.

<sup>(2)</sup> Este primer emistiquio es restitución conjetural de Mila

Que non sea rey de Castilla — ninguno no será ossado; Sy non [á] quel quien lo dixiesse — bien sabrá [mi fijo] vedarlo. Mucho plugo á castellanos — quando oyeron este mandado; A Sancho Abarca bessan les manos — é ;rreal, rreal! llamando Por Castilla van los pregones — por tan buen rey que alçaron.

Los primeros versos tienen la traza de un seco resumen hecho por el compilador y acomodado al facilisimo asonaute a-o. pero las palabras del conde son reliquia indudable de un cantar de gesta, cuyo asunto puede presumirse que fuera la conversión del condado de Castilla en reino por obra de D. Sancho el Mayor de Navarra, á quien el tardio é ignaro zurcidor de estos fragmentos confundió con D. Sancho Abarca (1).

(1) Ciertos hechos históricos recopilados por Dozy en la primera edición de sus *Recherches* (1849), págs. 23 y siguientes, pueden dar algún indicio para explicar la formación de la leyenda del parricidio de Sancho García.

Cuando en el año 989 Almanzor puso cerco á San Esteban de Gormaz, su hijo Abdalá, acompañado de seis pajes suyos, desertó del ejército musulmán, y fué à refugiarse en las tierras de Garci Fernández, conde de Castilla y de Álava, que le prometió ayudarle contra su padre. Apenas lo supo Almanzor marchó contra García, y le intimó que le entregase su hijo. El Conde se negó á ello, y Almanzor invadió sus estados, derrotó sus tropas, y se apoderó de las fortalezas de Osma y Alcoba. La guerra continuó durante la primavera del año siguiente, y sólo en otoño consintió Garci Fernández en la entrega de Abdalá, con esperanza de que su padre le perdonaria. Pero Almanzor habia dado orden de que le matasen en el camino, y la ejecución se verificó à orillas del Duero, en 9 de Septiembre de 990. Da estos pormenores Aben Adhari, (tomándolos probablemente de Aben-Haiyan), y habla también de la campaña, aunque menos extensamente, Aben-Jaldún.

Habiendo permanecido Abdalá cerca de un año en Castilla, entonces pudo nacer la especie de sus amores con la Condesa, y es de notar que en algunas versiones, á la verdad modernas y literarias de la loyenda, se llama Almanzor al moro.

Es cierto, además, y consta por los Anules Complutenses y por los Toledanos (España Sagrada, 83, págs. 312 y 383) que en Junio de aquel mismo año 990, es decir, tres meses antes de la

La tragedia del conde de Castilla D. García, asesinado en León por los Velas cuando iba celebrar sus desposorios con D.ª Sancha, hija del rey D. Bermu-

entrega de Abdalá, se rebeló Sancho Garcia con la tierra (es decir, con los castellanos) contra su padre. Ignóranse las causas de esta desavenencia doméstica y de la guerra civil que la sucedió, merced à la cual una formidable hueste de sarracenos destruyó á Ávila, que comenzaba á poblarse, ocupó á Ciunia y à San Esteban de Gormaz y llevó el incendio y la desolación por todas partes, sucumbiendo heroicamente Garci Fernandez, eligens mori pro patria cum Arabibus, según dice el Arzobispo D. Rodrigo (De rebus Hispania, lib. V, Cap. XVIII), Añade Dozy en la tercera edición de su obra (1881, t. I. pág. 191) que Sancho fué apoyado por Almanzor en la sublevación contra su padre, y que quizá era hija de nuestro Conde, más bien que de D. Sancho de Navarra, la segunda princesa del Norte con quien casó Almanzor (además de D.ª Teresa, la hija de D. Bermudo II de León) y de la cual fué hijo el desdichado Abderramán Sanchol, así llamado por escarnio («derisorie Sanciolus dicebatur, segun el Arzobispo D. Rodrigo),

Cotejando estos datos, me parece entrever un núcleo histórico en la leyenda: discordias en la familia de los condes de Castilla: un principe sarraceno refugiado entre los cristianos: una princesa cristiana casada con un moro.

De todas sucrtes, se comprende que el tercer conde sobrano de Castilla no dejase gran reputación de ternura filial, aunque como guerrero y legislador fué hombre verdaderamente extraordinario, de quien se hacen lenguas sus propios enemigos los árabes. Un testigo ocular citado por Aben-Haiyán (apud Dozy, Recherches, 3.ª edición, págs. 203 y siguiente), dice: «No he visto entre los cristianos guerrero tal como Sancho, ni entre sus principes un hombre que le igualase en gravedad de aspecto, en firmeza varonil, en claridad de entendimiento, en sabiduría, en elocuencia; el único que podía serle comparado era su homônimo y deudo Sancho, hijo de García, el señor de los Vascos, que luego reinó también en Castilla»; (es decir, D. Sancho el Mayor).

Este mismo árabe contemporáneo del Conde, nos da algunos curiosos detalles acerca de su persona, diciendo etre otras cosas que vestia al modo de los musulmanes y que habiaba con facilidad y elegancia su lengua.

do III, tiene ya en la historia gran interés poético, y dió argumento además á un cantar de gesta, del cual todavía quedan muchos rasgos en nuestras crónicas. La verdad del hecho está consignada en términos substancialmente conformes por D. Lucas de Tuy y por el arzobispo D. Rodrigo, à quienes traduce combinados la Crónica General, según su sistema, pero ampliando el relato con muchos pormenores dramáticos tomados de un texto que expresamente cita con el título de Estoria del rromanz del Inffant García. Esta importante referencia falta en el texto impreso de Ocampo, donde aparecen torpemente involucradas ambas versiones, y se abrevian, hasta reducirlos à uno sólo, los tres capítulos que la Crónica genuina dedica à este asunto, y que tanto pueden servir para la reconstrucción aproximada del referido poema. Publiqué estos capitulos en 1898 (1) y a su contexto me remito. Los trozos de origen épico son principalmente tres, y se destacan con toda claridad del fondo de la narración. Comprende el primero las engañosas palabras y fingido homenaje de los Velas al Infante, la ciega y noble confianza de éste y el vago terror que embarga el ánimo de doña Sancha.

«E Ruy Vela é Diego Vela é Yéñego, los fijos del conde don Vela, quando lo sopieron salieron á él á recebirle muy bien é besáronle la mano, assi commo es costumbre en España, é tornáronse sus vasallos, é dixol estonces el conde Yéñego Vela: «Infante García, rogamos te que nos otorgues la tierra que tenemos de tu primo cormano, é servir te henos en ella commo á señor cuyos naturales somos». Et ell infante otorgó gela estonces, et ellos besaron le la mano otra ves (2).

<sup>(1)</sup> En los preliminares al tomo 8.º de las comedias de Lope de Vega.

<sup>(2)</sup> El arzobispo D. Rodrigo, que probablemente conoció también el cantar, resume esta situación de la siguiente manera:

<sup>«</sup>Erant autem tunc temporis Legione filii Vegilae comites, Ros-

Alli vinierron á él otrossy a rescebirle quantos altos ommes avie en Leon. El obispo don Pascual vino y con toda su cleresia, é rescibiól mucho onrradamiente con grant procession, et levol para Sancta Maria de Rregla, et oyó y missa estonces; et pues que la missa fue dicha, et seyendo él ya seguro de los fijos del conde don Vela por el omenage quel fizieran, fuesse para su esposa et vióla et fabló con ella quanto quiso á so sabor, et pues que ovieron fablado en uno una grant pieça del dia, amaron se tanto uno á otro, que solamientre non se podien fartar dessi (1). Et dixol ella: «Infante, fezistes mal que non troxistes con vusco vuestras armas, ca non sabedes quién vos quiere mal ó bien». Respondiól ell Infante et dixol: «Donna Sancha, yo nunca fis mal nin pesar á emme en todo el mundo, et non sé qui fuesse el que me quisiesse matar nin faser otro mal». Et dixol estonces donna Sancha, que omes avie en la tierra que sabie ella quel querienmal. Et el infante García, quando aquello oyó, pesól mucho de coraçon».

En el cuadro del asesinato, la versión histórica y la poética son esencialmente diversas en casi todos los pormenores. Según D. Lucas y D. Rodrigo, mataron al Infante los Velas à traición y sobre seguro ante la puerta de la iglesia de San Juan Bautista, siendo el que le hirió primero su padrino de bautismo, que el Tudense llama Diego, y el Toledano Rodrigo.

dericus Vegilae, Didacus Vegilae, et Enechus Vegilae, qui ob patris odium proditionis anheli in filium congesserant factionem, et ei obsiam occurrentes, manus osculo (prout eligit nos Hispanus) se ejus dominio subjecerunt, quorum hominio jam securus, et paranymphis dulci alloquio persuasis, permissus est Infans optatis solatiis delectaris. (De rebus Hispaniae, lib. V., cap. XXV, apud. Pat. Tolot. III, 115.)

(1) También este pormenor poético se halla en el Toledano (cumque se mutuo conspecissent, ila fuit uterque amore alteri colligatus, ut vix possent a mutuiz aspectibus separari); pero no el diàlogo que sigue.

La narración del cantar era mucho más bárbara y grandiosa: antes de D. García sucumben todos sus caballeros en medio de los regocijos de las bodas. Los pormenores de la muerte están recargados también con espantosa ferocidad, y todo el trozo recuerda en gran manera la escena de las bodas de Doña Sancha en la levenda de los Infantes de Lara:

«Esto dicho, salieron los fijos del Conde don Vela del palacio, et fueronse para la posada de Iñigo Vela, et ovieron y su conseio malo et falso, de commo matassen al infante García. Et dixo Iniego Vela: «Yo sé bien en qué guisa podemos levantar rason é achaque por quel matemos. Alcemos un tablado en medio de la Rua, e los cavalleros castellanos, commo son ommes que se prescian desto, querrán y venir solasar se: nos bolveremos con ellos estonces pelea sobrei alcançar, e matar los hemos á todos por guysa». E assy fué fecho. Los traydores, luego que movieron aquella pelea, mandaron cerrar las puertas de la cibdat, que non pudiese entrar ninguno nin salir, e desi salieron é mataron quantos cavalleros andavan y delant con el Infant».

Aqui la General corta el hilo del poema, para intercalar la versión erudita, pero le reanuda pocas líneas

más abajo:

«En la Estoria del Romance del Infante García dice desta otra mancra, que el Infante seyendo en el palacio fablando con su esposa é non sabiendo nada de su muerte, quando oyó demandar armas á grant priesa, que salió fuera á la Rua por veer qué era, é quando vió todos sus cavalleros muertos, pesól muy de coracon é lloró mucho por ellos. Los Condes, quando vieron al Infante estar en la Rua, fueron para el los venablos en las manos por matarle, é leváronie mal é desonrradamientre fastal conde Rodrigo Vela, que era su padrino. El Infante, quando se vió antél, començó de rogar que nol matassen, é que les darie grandes tierras et heredades en sa condado. El Conde ovo es-

tonces duelo, et dixo á los otros que non era bien de matarle assy, mas que serie meior de tomar aquello que él les dava. Et à él quel echasen de tierra. Iniego Vela fué muy sannudo contra él é dixo: «Don Rodrigo, ante quel matássemos fuera eso de veer, mas ya agora non es tiempo de dexarle assy». La infanta donna Sancha, quando sopo que el infante García era preso, fue para allá, é quandol vió començó á meter grandes boses, é dijo: «Condes, non matedes all Infante, ca vuestro señor es, é ruego vos que antes matedes à mi que à él». El conde Ferrant Flayno fué muy sannudo contra la Infanta por lo que disie, e diól una palmada en la cara. El infante García, quando lo vió, con el grant pessar que ende ovo porquel tenien preso, començó de maltratarlos é desirles canes é traydores. Ellos, quando vieron que assy los denostava, dieron en el grandes feridas con los yenablos que tenien, é mataronle. La infanta doña Sancha, con la gran cueyta que avie del, echosse sobrel, e Ferrant Flayno tomóla por los cabellos é derribóla por unas escaleras ayuso. El rey don Sancho de Navarra, que posava fuera de la cibdat, quando lo sopo, mandó armar toda su companna e vino fasta las puertas de la villa, mas quando vió que eran cerradas e non podrien iuvar al Infante, dixo que gele diessen ya siguier muerto. Los Condes fizieron gele echar delante por somo del muro, mal é desonrradamientre. Tomól estonces el rey don Sancho, e mandól meter en un atand é leváronle á Oña et enterráronle cerca de su padre. Pero dis el arcobispo don Rodrigo que en León fué enterrado en la yglesia de Sant Johán cercal padre de doña Sancha, su esposa, é que se quisiera meter con él en la fuesa aquella su esposa: tan grant era la cuevta que por él prisiera.»

La tercera parte del cantar, que la Crónica abrevia mucho sin duda, referia cómo los reyes de Castilla y Navarra hicieron justicia de los matadores del infante, que se habían refugiado en el castillo de Monzón,

Tomo XI. 17

«prisiéndolos é quemándolos en el fuego», y cómo doña Sancha se reservó el bárbaro placer de matar á Ferrant Flayno por sus propias manos con todo géne-

ro de espantosos suplicios.

Reprodujo esta lugubre historia el rey don Sancho el Bravo, en el libro de los Castigos é documentos á su fio (cap. 43, «de como se non debe home pagar del home traidor y falso»), siguiendo paso á paso la letra de la General, si bien anade algun detalle poético que no encuentro ni en mi códice, ni en la crónica impresa, ni en otras manuscritas que he visto, pero que seguramente procede de la gesta primitiva, y estará acaso en el códice escurialense que se considera como prototipo de la obra histórica del Rey Sabio. Mi códice propende à abreviar, y sospecho que éste es uno de los puntos en que lo hace. La adición principal del Libro de los Castigos se refiere al llanto de Doña Sancha: «E el conde Ferrand Flayno fué muy sañudo contra ella por lo que había dicho, é diole una palmada en la cara, et el infante don Garcia, que estaba presente, desque lo vió, con el grand pesar que ende hobo, aunque estaba preso en poder dellos, dijoles: «¡Oh, perros, canes traidores! ¿Por que maltraedes esa doncella que vos non fizo porque fuese maltraida é deshonrada?» E ellos, quando vieron que así los denostaba, dieron en él muy grandes feridas con los venablos que tenian en las manos, é asi lo mataron. Et desque la infanta doña Sancha lo vió, con el grand pesar que ende hobo, echóse sobre él, poniendo la su cara con la suya, faciendo muy esquivo llanto, deciendo muchas cosas doloridas que serían largas de contar, que non había home en el mundo que el coraçón non quebrase. E el conde Ferrand Flayno tomóla por los cabellos é derribóla por las escalas ayuso, de que se sintió muy mal» (1).

(1) Edición de D. Pascual Gayangos (Escritores en pressanteriores al siglo XV... Madrid, 1859, Biblioteca de Autores Españoles, t. 51, pags. 168-170).

Este fragmento pertenece, sin disputa, al juglar prismitivo, y aun parece sentirse un eco de sus rudos metros en la culta prosa latina del arzobispo D. Rodrigo:

«Sponsa vero sponsi dulcedine vix gustata, ante vidua quam traducta, fl-tu lugubri semiviva lacrimas cum occisi sanguine admiscebat, se occisam ingeminans cum occiso».

La musa castellana no ha sacado hasta ahora gran partido de este magnifico argumento, en que todo contribuye à acrecentar el terror y la compasión: la floreciente edad del Conde de Castilla, el contraste entre la alegría de sus bodas y la fermentación de la venganza; las flores de un amor casi infantil, que nacen para marchitarse autes de un día; los fatídicos temores que cruzan por la mente de la desposada; la sacrilega traición del que había tenido à D. García en las fuentes bautismales; la braveza de leona acosada que Doña Sancha muestra junto á su marido exánime, y en el feroz castigo de sus matadores, tomado por su propia mano. No hubo romances sobre este asunto, va que no pueden contarse por tales los de la colección de Sepúlveda, que no son más que la misma prosa de la Crónica distribuída en líneas de á ocho sílabas, enlazadas por un monórrimo en ado.

El rey de Navarra, D. Sancho el Mayor, á titulo de último conde de Castilla, debe cerrar este ciclo tradicional. Prescindiendo de la historia del halfazgo del cuerpo de San Antolín y restauración del obispado de Palencia, que no creemos de origen juglaresco, sino monacal, á pesar de ser una de las incluidas en la Crónica Rimada; hallamos en el arzobispo D. Rodrigo y en la General (que en este capítulo no hace más que traducirle) la sabida leyenda de la falsa acusación de la reina de Navarra infamada de adúltera por sus hijos D. García y D. Fernando, y defendida en juicio de Dios por su entenado D. Ramiro, hijo ilegitimo de D. Sancho.

Este cuento, aunque torpemente inverosimil, y nada

honroso para los desalmados infantes á quienes se atribuía tan atroz y estúpida vileza, como la de calumniar y querer llevar á la hoguera á su madre porque había negado á D. García el capricho de pascarse en un caballo «muy recio, é muy fermoso, é muy corredor é complido de todas buenas maneras» que tenía el rey D. Sancho (1), fué dócilmente aceptado por los primeros cronistas aragoneses y navarros, tales como el anónimo de San Juan de la Peña y el Principe de Viana, cuya narración es curiosa por las formas dialectales en que abunda, y también porque añade algunos detalles, entre ellos la complicidad del tercer hijo D. Gonzalo, personaje de muy dudosa existencia (2).

Ni la primitiva Crónica general, ni el Príncipe de Viana, dicen que la Reina adoptase por hijo à D. Ramiro, ni mucho menos traen la famosa fórmula de la adopción, que, sin embargo, es antigua, pues se encuentra ya en la Crónica de 1344, y puede creerse derivada del segundo cantar de los Infantes de Lara, donde Mudarra es legitimado de igual manera por su madrastra doña Sancha. La reina de Navarra se presentó al rey «vestida con una piel, segunt era costumbre en aquel tiempo», y desheredó à su hijo D. García de sus arras y de las tierras de Aragón y Castilla, que

<sup>(1)</sup> A propósito de este caballo recuerdan lo mismo D. Rodrigo que la General, una costumbre altamente épica: «E aquella sazon era la guerra de los moros muy grande, é assi los Reyes é Coudes é los altos omes é todos los otros cavalleros que se preciavan de armas, todos paravan los cavallos dentro en las cámaras donde tenían sus lechos donde dormian con sus mujeres, porque luego que oyan dar el apellido toviesen prestos sus cavallos é sus armas é que cavalgasen luego sin otra tardança ninguna».

<sup>(2)</sup> Crónica de los Reyes de Navarra, escrita por D. Carlos, Principe de Viana, y corregida en vista de varios códices, é ilustrada con notas por D. Jose Yanguas y Miranda... Pamplo-ua, 1843, imprenta de D. Teodoro Ochoa, pags. 50-60.

eran suyas, «é estonce llamó à D. Ramiro, é díxole: «Vos sodes mio entenado, é segunt rrason, más me »deviérades buscar dano que non pro, e por yuestra »bondat me librastes de muerte, é por esto vos tomo »por fijo, é vos heredo por todo siempre en el reyno »de Aragón á vos é á todos los que de vos venieren, Ȏ otrosi de las mis arras, é eso mismo vos faría de »Navarra si myo fuese». E entuençe lo tomó é lo metió por una manga de la piel é sacolo por la otra, segunt que era costumbre en aquel tiempo de tomar los fijos adoptivos». A este símbolo jurídico, que se remonta à la antigüedad clásica no menos que à la germánica, y que estuvo en uso durante toda la Edad Media dentro y fuera de España, se refiere el antiguo refrán: «Meteldo por la manga y salirseos ha por el cabezón».

No sabemos cuándo ni dónde se inventó esta fábula del caballo, que, gracias á la autoridad del arzobispo D. Rodrigo, continuó pasando por verdadera historia hasta el siglo XVII; y esto, no sólo en crédulos cronistas como Beuter, sino en las mismas severísimas páginas del gran analista Jerónimo Zurita, quien añade (temándolo de otro autor aragonés que no expresa) el nombre del caballero acusado juntamente con la reina, D. Pedro de Sessé. El primero que puso algunos reparos á todo el cuento fué un historiador mucho menos crítico que Zurita, Esteban de Garibay, á quien siguió con más resolución Ambrosio de Morales, alegando, entre otras razones, los numerosos privilegios en que aparece confirmando la reina doña Mayor (á quien la General llama dona Elvira) durante el tiempo en que se supone su fabulosa acusación. Al P. Mariana le pareció también que «tenia color de invención»; pero según su costumbre, prefirio dejarse ir al hilo de la leyenda, y aun se entretuvo en aderezarla retóricamente con un discurso que pone en boca del rev D. Sancho.

Lo primero que ocurre pensar es que esta tradición

es de origen poético, y que sería formulada en algún cantar de gesta antes de penetrar en los textos históricos, conforme al proceso habitual de las ficciones de su especie. Pero la verdad es que ni D. Rodrigo ni la Generalaluden à tal poema, ni se encuentra rastro de él tampoco en las posteriores refundiciones de la Crónica, ni en los romances viejos, ni en parte alguna. Pudo ser muy bien una conseja oral, que reprodujo uno de los tópicos más frecuentes de la poesía caballeresca degenerada: la falsa acusación de una reina salvada de la hoguera por intervención de un santo monje o por el denuedo de un paladin. Sin salir de España tenemos tres ó cuatro levendas análogas: la de la emperatriz de Alemania y el conde de Barcelona, en la Crónica de Desclot; la de la duquesa de Lorena amparada por el rey D. Rodrigo, en la Crónica Sarracina de Pedro del Corral, que todavia repitió la misma situación aplicándosela á la princesa doña Luz y á su encubierto esposo D. Favila; la defensa de la sultana de Granada por cuatro caballeros cristianos. en las Guerras civiles de Ginés Pérez de Hita (1).

Suponen algunos que el cuento de la reina de Navarra se inventó para explicar por que D. García, hijo mayor de D. Sancho, no sucedió á su padre en los estados de Castilla, y por que al hijo natural, D. Ramiro, cupo el reino de Aragón. Pero, á la verdad, ninguna de ambas cosas necesitaban explicación, aun

(1) Entre las variantes del mismo tema fuera de España, la más célebre, y la que al parecer debe considerarse como matriz de todas las restantes, es la del Coude de Tolosa, que ha ilustrado con su habitual maestría Gastón París (Le Roman du Comte de Toulouse, en los Annales du Midi, t. XII, 1900). Creo, como él, que la leyenda vino de Provenza, porque alli tiene un fondo histórico, y en Castilla y Cataluña no, pero hasta ahora el texto más antiguo que la consigna en cualquier literatura es el del Arzobispo D. Rodrigo, anterior casi en medio siglo à la Crónica General. A ella sigue en antigüedad la de Desclot, que os de fines del siglo XIII.

dada la obscuridad que envuelve todo lo relativo al testamento de D. Sancho el Mayor. El era Rey de Navarra antes que Conde de Castilla, y el primero de dichos estados tenía entonces más importancia política que el segundo: por eso le heredó el mayor de sus hijos legitimos. En cuanto á la ilegitimidad de D. Ramiro, que con demasiado calor y no bien entendido celo provincial, niegan algunos historiadores aragoneses, no sólo tiene apoyo muy antiguo y autorizado en el Silense, que expresamente le llama «hijo de concubina» (quem ex concubina habuerat), sino que tampoco lo contradice el Ordo numerorum regum Pampilonensium, pues contrapone la uxor legitima de D. Sancho, hija del Conde de Castilla, à la ancilla quædam nobilissima et pulcherrima de valle Aybar, que fue madre de Ramiro. Y aqui advertiré de paso que la voz ancilla, ni en la latinidad clásica, ni en la de la Edad Media, quiso nunca decir doncella, como en este pasaje interpretan algunos, sino criada, y principalmente sierva ó cautiva; condición que no excluye la de nobilísima. Fué, pues, D. Ramiro hijo natural, pero no adulterino, ó bastardo; fijo de barragana, como dice muy bien la Crónica general, y siendo además el primo génito, pudo su padre, conforme al derecho consuetudinario de la Edad Media, darle parte en la herencia(2).

<sup>(2)</sup> Todas estas tradiciones novelescas relativas à los sucesores de Fornán González han aparecido varias vecos en nuestro teatro, cuya historia es inseparable de la de nuestra poesía popular. Hurtado de Velarde, poeta alcarroño de principios del siglo xVII, compuso una comedia, El Conde de las manos blancas, que à juzgar por su titulo y por las aficiones del autor, que lo fué también de una tragedia de los Infantes de Lara, debia de tener por asunto la venganza del Conde Garci Fernández. Zorrilla tratá dos veces este asunto: en una de las leyendas de los Cantos del Tovador (Historia de un español y dos francesas) y en un drama, El Eco del Torrente. Lope de Vega compuso Los Monteros de Espinosa, comedia que no ha llegado à nuestros

dias: la que anda anónima con el mismo título en ediciones sueltas por ningún concepto puede atribuirsele. Versan sobre el mismo argumento dos tragedias clásicas del siglo XVIII, Sancho Garcia, del coronel Cadalso, y La Condesa de Castilla, de Cienfuegos, enteramente obscurecidas por el brillante y popular Sancho Garcia, de Zorrilla. Sobre la muerte del infante don Garcia hay una infeliz tragedia del Marqués de Palacios, El Conde Don Garcia de Castilla (1788) y un drama de Garcia Gutiérrez, Las bodas de Doña Sancha, no de los más afortunados de su repertorio. De la loyenda de los hijos de D. Sancho el Mayor, se apoderó Lope de Vega en su hermosa comedia El testimonio vengado, que refundió Moreto en Cómo se vengan los nobles, renovando Zorrilla el argumento en El caballo del rey don Sancho.

Los ciclos históricos. -- d). Los Infantes de Lara.

En este ciclo nuestra tarea es muy fácil; se reduce à compendiar el libro magistral de D. Ramón Menéndez Pidal, La legenda de los Infantes de Lara (1896), que es, sin disputa, el más poderoso esfuerzo que ha realizado la critica española sobre nuestra epopeya de la Edad Media, desde 1874, fecha del memorable tratado de Milá y Fontanals acerca De la poesía heroicopopular castellana, con el cual puede decirse que empezó el periodo científico para este género de investigaciones. No pretendemos, en modo alguno, agotar el riquisimo contenido de la obra del Sr. Menéndez Pidal, ni menos discutir ninguno de los textos que con admirable rigor de método publica y restaura. Indicaremos sólo, tomándole por guía, las principales fases de la evolución épica, que hasta ahora resulta más completa en este tema que en otro alguno, por haberse perdido menos anillos intermedios.

No hay texto de la leyenda de los siete infantes anterior al muy detallado relato de la Crónica General; pero éste (basta leerle) es mera transcripción de un texto épico, quedando todavía huellas de versificación y muchos asonantes. Es la única forma en que conocemos el cantar primitivo, que fué seguramente el más grandioso, el más trágico, el más inspirado de todos: «Aqui vos diremos de los Siete Inffantes de Salas, de cuemo fueron traydos et muertos en el tiempo del rey don Ramiro et de Garci Ferrández, cuende de Castiella».

He aqui los puntos capitales de esta sombria epo-

peya de la venganza, compuesta seguramente en el siglo XII, como todas nuestras grandes gestas:

«Un alto ome del alfoz de Lara, llamado Roy Blasquez, Señor de Vilviestre, casó con una dueña de muy gran guisa, natural de la Bureva, prima cormana del conde Garci Ferrández, llamada Doña Lambra» (Llambla-flamula, en los textos más antiguos). Empezaba el poema con la descripción de las bodas, que se celebraron espléndidamente en Burgos, durante cinco semanas, con los acostumbrados regocijos de bofordar. quebrantar tablados, correr toros, juegos de tablas y de ajedrez, y cantos de juglares. Asisten á las bodas la hermana de Roy Blasquez, Doña Sancha, mujer de Gonzalo Gustios, y sus siete hijos, llamados los infantes de Salas, à quienes en un mismo dia habia armado caballeros el Conde de Castilla. Sobre un lance de quebrantar el tablado, trábase disputa entre Alvar Sánchez, primo de Doña Lambra, y los hijos de doña Sancha, El menor de ellos, Gonzalo González, ofendido por una expresión jactanciosa de Alvaro («Si las dueñas de mi fablan, fazen derecho, ca entienden que valo más que todos los otros»), dale tan gran puñada en el rostro, quebrantándole dientes y quijadas, que le tiende muerto à los pies de su caballo. Doña Lambra «quando lo oyó, comenzó á meter grandes voces. llorando muy fuerte é diziendo que ninguna dueña así fnera desondrada en sus bodas cuemo ella fuera alli». Roy Blasquez, deseoso de vengar la afrenta de su mujer, hiere á Gonzalo, y ésto, no hallando á mano otra arma, le afea horriblemente el rostro con el azor que traia en el puño su escudero. Encréspase la pelea entre los opuestos bandos: el Conde y Gonzalo Gustios se ponen por medio y consiguen separarlos. Hácese un simulacro de reconciliación, y la contienda queda, al parecer, apaciguada, yendo Doña Sancha, sus hijos y su avo á acompañar á Doña Lambra en su heredad de Barbadillo, para darla placer cazando con sus azores por la ribera de Arlanza, Pero la vengativa dueña no olvida el cuidado de su deshonra, y hace que un criade suyo afrente á Gonzalo de la manera más injuriosa, arrojándole al pecho un cohombro hinchado de sangre, corriendo luego á refugiarse bajo el manto de Doña Lambra, signo de protección que no respetan los infantes, matándole alli mismo, y salpicando con

su sangre las tocas y los paños de su señora.

Terrible fué la desesperación de Doña Lambra y extraordinarias las muestras de dolor que hizo después de tan feroz desacato. «Fizo poner un escaño en medio de so corral, guisado et cubierto de paños cuemo para muerto; et lloró ella et fizo tan grand llanto sobrél con todas sus dueñas tres días, que por maravilla fué, et rompió todos sos pannos, llamándose bibda et que non avie marido». A persuasión de aquella furia urde su marido la más negra intriga contra su cuñado y sus sobrinos. Finge perdonarles el agravio, los halaga con palabras y ofrecimientos engañosos, logra la confianza de Gonzalo Gustios, y le envía á Córdoba con una carta suya, en lengua arábiga, para Almanzor, encargándole que descabece al mensajero, y que se acerque luego con su hueste á la frontera de Castilla, donde él le esperarà para entregarle los siete infantes hijos de Gonzalo, «ca éstos son los omnes del mundo que más contrallos vos son acá en los christianos et que más mal vos vuscan, et pues que éstos oviésedes muertos, avredes la tierra de los christianos á vuestra voluntad, ca mucho tiene en ellos grand esfuerco el cuende Garci Ferrandez». Almanzor, más generoso que su pérfido amigo cristiano, se contenta con poner á Gustios en prisión no muy dura, dándole para su servicio una mora fijadalgo, de la cual tuvo un hijo, que fué con el tiempo el vengador Mudarra González.

La segunda parte de la venganza tiene más cumplido y sangriento efecto que la primera. Roy Blasquez invita á sus sobrinos á hacer una entrada en tierra de moros. Parten los infantes con descientos caballos, y al salir del alfoz de Lara y atravesar el pinar de Canicosa, ven temerosos presagios («Ovieron aves que les fizieron muy malos agüeros»), los cuales interpreta su ayo el anciano Nuño Salido, que era muy buen agorero. «Et con el grand pessar que ovo de aquellas aves, que le parescieron tan malas et tan contrallas, tornósse á los Infantes et dixoles: «Fijos, ruégoos que »vos tornedes á Salas, á vuestra madre doña Sancha, »ca non vos es mester que con estos agüeros vayades »más adelante; et folgarédes y algund poco, et com-»bredes et beuredes y alguna cosa, et por ventura ca-»miarse os han estos agüeros». Díxole estonces Goncalvo Gonçalez, el menor de los hermanos: «Don Mun-»no Salido, non digades tal cosa, ca bien sabedes vos »que lo que nos aquí levamos non es nuestro, sinon »daquel que faze la hueste, et los agüeros por él se »deben entender, pues que él va por mayor de vos et »de todos los otros; mas vos, que sodes ya omne gran-»de de edat, tornat vos para Salas si quisiéredes, ca »nos yr queremos toda via con nuestro sennor Roy »Blasquez». Díxoles estonces Munno Salido: «Fijos, »bien vos digo verdad, que non me plaze porque esta »carrera queredes yr, ca yo tales agüeros veo que nos »muestran que con mengua tornaremos á nuestros lo-»gares. Et si vos queredes crebantar estos agüeros, en-»viad dezir á vuestra madre que cubra de paños siete es-»caños, é póngalos en medio del corral et llorevos y por \*muertos\*(1).

Los infantes desprecian los avisos de su ayo, y llegan á la vega de Febros, donde los esperaba su tío Roy Blasquez, quien, realizando su diabólico plan, los lleva á Almenar (2) y les manda á correr el campo, quedando él en celada con todos los suyos. De improviso se ven cercados los infantes por más de 10.000

<sup>(1)</sup> Este trozo es uno de los que más patentes huellas de versificación asonantada ofrecen, como ya notó Milá, y es, además, curiosísima la superstición á que alude.

Al sudeste de Soria.

moros; comprenden que su tío los ha vendido, se encomiendan à Dios y al apostol Santiago, resisten heroicamente con sus 200 caballeros, matan gran muchedumbre de moros, y sucumben al fin bajo la pujanza del número. El ayo es el primero que se hace matar, por no tener el desconsuelo de ver la muerte de los que con tanto amor había criado. «Munno Salido, so amo, començóles estonces á esforzar, diciendoles: «Fijos, esforzad, et non temades, ca los agüeros »que vos yo dixe que vos eran contrallos, non lo fa-»zien, antes eran buenos además, ca nos davan á en-»tender que vençriemos et que ganariemos algo de »nuestros enomigos; et digovos que yo quiero yr luego »ferir en esta az primera; et daqui adelante acomien-» do vos á Dios». Et luego que esto ovo dicho, dió de las espuelas al cavallo, et fué ferir en los moros tan de rezio, que mató et derribó una gran pieça dellos...»

Muertos los 200 caballeros que acompañaban á los infantes; muerto también uno de éstes, Fernán González, suben sus hermanos á la cima de un otero, y piden treguas á los moros Viara y Galve, mientras envían un mensaje á su tío para que venga á socorrerlos. Los moros conceden la tregua, pero el implacable don Rodrigo responde al mensajero: «Amigo, y á buena ventura; ¿cuemo cuedades que olvidada avia yo la desondra que me feciestes en Burgos, cuando matastes á Alvar Sanchez; et la que feziestes à mi mujer donna Llambra, quando le sacastes el omne de so el manto et gele matastes delant, et le ensangrentastes los pannos et las tocas de la sangre dél; et la muerte del cavallero que matastes otrossi en Febros? Buenos cavalleros sodes: pensat de anparar vos et defender vos, et en mi non tengades fiuza, ca non avredes de mi ayuda ninguna». Viara y Galve se apiadan, por un momento, de los infantes, los llevan á sus tiendas y los confortan con pan y vino; pero el feroz Roy Blasquez se opone con todo género de amenazas á que los dejen con vida. Trábase de nuevo la pelea; los moros «fieren

sus atambores, y vienen tan espessos como gotas de lluvia»: y los infantes, cansados ya de lidiar y de matar, cercados por todas partes, quebrantadas ó perdidas todas las armas, caen en poder de los infieles, y son descabezados uno á uno, por el orden mismo de su edad, «assi cuemo nascieran». El menor de todos, Gonzalo González, mata todavía más de 200 moros antes de sucumbir. Roy Blasquez se vuelve à su lugar de Bilvestre, y los moros llevan como trofeo á Córdoba las cabezas de los siete infantes, y la de Nuño Salido su ayo. Almanzor las manda «lavar bien con vino, fasta que fuesen bien limpias de la sangre de que estaban untadas; et pues que lo ovieron fecho, fizo tender una sábana blanca en medio del palacio, et mando que pusiessen en ella las cabeças, todas en az et orden, assi cuemo los infantes nascieron, et la de Nunno Salido en cabo dellas».

Y aqui llegamos à la escena más bárbaramente sublime de esta negra epopeya. Almanzor saca de la prisión á Gustios y le maestra las cabezas, por si puede reconocerlas, «ca dizen mios adalides que de Alfoz de Lara son naturales...» «Et pues que las vió Gonçalo Gustios, et las connosció, tan grand ovo ende el pesar, que luego al ora cayó por muerto en tierra; et desque ovo entrado en acuerdo, comencó de llorar tan fieramientre sobrellas, que maravilla era. Desi dixo Almancor: «Estas cabesas conosco yo muy bien, »ca son de mios fijos, los inffantes de Salas, las siete; »et esta otra es la de Nunno Salido, so amo que los »crió.» Pues que esto ovo dicho, començó de fazer so duelo et so llanto tan grand sobrellos, que non ha omne que lo viese que se pudiese sofrir de non llorar; et desi tomara las cabecas una á una et retraye, é contara de los inffantes todos los buenos fechos que ficieron. Et con la grand cueyta que avie, tomó una espada, que vió estar y en el palacio, et mato con ella siete alguaciles, alli ante Almançor. Los moros todos travaron entonces dell, et nol dieron vagar de más danno

y fazer; et rogó ell alli á Almançor quel mandasse matar; Almançor, con duelo que ovo dell, mandó que ninguno non fuesse osado del fazer ningun pesar».

Pero en este momento de suprema angustia surge un rayo de consuelo y esperanza: «Gonzalo Gustios, estando en aquel crebanto, faziendo so duelo muy grand, et llorando mucho de sos oios, veno á ell la mora que dixiemos quel sirvie, et dixol: «Esforcad, »sennor don Gonçalvo, et dexad de llorar et de aver »pesar en vos, ca yo otrossi ove doze fijos muy buenos »cavalleros, et assi fue por ventura que todos doze me »los mataron en un dia de batalla, mas pero non dexé »por ende de conortarme y de esforcarme...» Y luego. muy en secreto le dice: «Don Gonçalvo, yo finco prennada de vos, et ha mester que me digades cuemo tenedes per bien que yo faga ende». Et él dixo: «Si fuese varón dar le hedes dos amas, quel crien muy bien, et pues que fuere de edat, que sepa entender bien et mal, dezir le hedes cuemo es mio fijo, et enviar me le hedes à Castiella, à Salas». Et luego quél esto ovo dicho, tomó una sortija de oro que tenie en su mano, et partiola por medio, et dió à ella la meetat, et dixol: «Esta media sortija tenet vos de mi en sennal, et desque el ninno fuere criado, et me lo enviaredes, dargela hedes, et mandar le hedes que la guarde et que la non pierda, et quando yo viere esta sortija connoscer le he luego por ella».

Gonzalo Gustios, puesto en libertad por Almanzor, que se apiada de su inmensa desdicha, vuelve á su casa de Salas. Al cabo de pocos días nace en Córdoba el bastardo, á quien ponen por nombre Mudarra González. El noveno y último capítulo de los que la Crónica General consagra á este lúgubre episodio, cuenta sus aventuras. A los diez años le arma Almanzor caballero, y arma también y le da para su servicio 200 escuderos, que eran de su linaje por parte de su madre. Sabedor de su historia, se encamina con ellos á Castilla en busca de su padre, que le reconoce por la

señal de la media sortija, y le confía el cuidado de su venganza. Desafía Mudarra á Roy Blasquez delante del condo Garci Fernández; pero el traidor se burla del reto y de los fieros y amenazas de su sobrino. Mudarra le asalta en el camino de Barbadillo, y diciendo á grandes voces: «Morrás, alevoso, falso é traydor», le hiende con la espada hasta la cintura, matando además á 30 caballeros que iban en su compañía. «Empos esto, á tiempo despues de la muerte de Garci Ferrandez, priso á donna Llambra, mugier daquel Roy Blasquez, et fizola quemar, ca en tiempo del cuende Garci Ferrandez non lo quiso facer, porque

era muy su pariento del cuende».

Dificil, ó más bien imposible, es averiguar lo que haya de cierto en el fondo de esta tradición. Algunos nombres de los que en ella figuran (Gonzalo Gustios, Ruy Velasquez, D. Lambra), svenan también en escrituras y otros documentos del siglo x; pero esta homonimia nada prueba por si sola para identificar à los personajes que los llevan, exceptuando el primero, que parece ser realmente el Gustios señor de Salas. La leyenda, por otra parte, como todas las leyendas castellanas, tiene un caracter tan realista, tan profundamente histórico, tan sobrio de invenciones fantásticas, que parece imposible dejar de ver en ella el trasunto fiel de una tragedia doméstica que impresionó vivamente los ánimos en un siglo bárbaro, y que hubo de pasar á la poesía con muy leves alteraciones. La geografia es muy exacta y se contrae à un territorio muy pequeño; los hechos, á pesar de su bárbara fiereza, nada tienen de inverosimiles, exceptuando las enormes matanzas de moros, hipérbole obligada en este género de canciones, comenzando por la de Rollans. La parte de pura invención se distingue en seguida: el personaje del vengador Mudarrra, imaginado para satisfacer la justicia poética. Su novelesco origen, el medio de su reconocimiento, pertenecen al fondo común de la poesía de los tiempos medios, y

tienen equivalentes en la epopeya francesa. El señor Menéndez Pidal recuerda á este propósito el primitivo poema de Gallien, que se ha perdido, pero cuya substancia se encuentra en una compilación del siglo xv, titulada Viaggio di Carlo Magno in Spagna. Alguien objetará que tanto este Viaggio como el poema francoitálico del cual este episodio inmediatamente procede. son muy posteriores à nuestra leyenda de Mudarra, que en el siglo XIII vemos ya, no sólo desarrollada del todo, sino reducida de verso á prosa y estimada como fuente histórica. Pero aunque puedan citarse algunos casos de influjo de la epopeya castellana en la francesa, siendo el más notable el de Ançeis de Curtago, es más verosimil la influencia contraria, por tratarse de una poesía más antigua y más universalmente difundida. Hemos de suponer, pues, que el primitivo Gallien, hoy desconocido, antecedió, si no à la gesta de los infantes, con la cual en el fondo no tiene la más remota analogía, á lo menos á la invención del bastardo Mudarra, que pudo muy bien ser añadida por algún juglar al tema épico ya existente.

¿Fué el cantar de los infantes que conocemos por la Crónica General el único poema antiguo sobre este argumento? ¿No habría ninguna forma de transición entre él y los romauces? Gracias á las investigaciones del Sr. Menéndez Pidal, podemos contestar resueltamente que si. Hubo, por lo menos, un segundo cantar, compuesto después de la Crónica de Alfonso el Sabio y antes del año 1344. Hubo, según vehemente probabilidad, un tercer cantar posterior á esta fecha. Uno ú otro influyeron á su vez en las historias eruditas, y modificaron profundamente los datos de la leyenda.

Existe, como ya hemos tenido ocasión de advertir, una crónica particular del conde Fernán González, á la cual va unida la historia de los Siete Infantes de Lara (Burgos, 1537). Esta crónica, que se dice transcrita de un libro viejo del monasterio de Arlanza, no ha salido directamente de la General. Tiene con ella las

Томо ХІ. 18

mismas relaciones que la crónica particular del Cid. sacada por Fr. Juan de Velorado del archivo de Cardeña é impresa en 1512, también en Burgos. Estos dos grandes fragmentos son parte de una refundición total de la Crónica de don Alfonso el Sabio, hecha en 1344, probablemente por mandato de D. Alfonso XI, gran continuador de las empresas jurídicas y aun de algunas de las literarias de su bisabuelo. Esta segunda crónica se enriqueció con nuevos materiales poéticos, que no eran todavia los romances, pero que estaban ya muy próximos á ellos. Ésta es la que llamamos segunda fase épica ó nueva generación de Cantares de gesta, todavía más extensos que los antiguos, de los cuales eran visible amplificación. Por lo que toca à los infantes de Lara, conocemos el segundo cantar mucho más completamente que el primero, puesto que no sólo nos quedan de él reducciones en prosa en las dos Crónicas (segunda General y particular de Fernán González) ya mencionadas, sino también largos fragmentos versificados, en una refundición de la que el Sr. Menéndez Pidal llama tercera Crónica General, contenida en un manuscrito de la Biblioteca Nacional, F.-85; documento análogo á la famosa Crónica rimada, en que tanto espacio ocupan las mocedades de Rodrigo.

Las principales diferencias entre este segundo cantar y el primero se encuentran especialmente en la segunda parte de la leyenda, en las aventuras de Mudarra, tan sobriamente indicadas en la gesta antigua, y que aqui cobran gran desarrollo, y se enriquecen con accidentes novelescos, hasta el punto de constituir, no un mero desenlace ó epilogo, sino una segunda parte, en la cual se observan todos los ingeniosos artificios de que se vale la épica decadente para mantener vivo el interés y excitar la curiosidad de los oyentes. Es, por decirlo así, el tránsito de la epopeya á la novela. Es el período en que se cantan las mocedades de Roldán, las del Cid, las de Mudarra. Éste empieza

por ignorar su nacimiento; pero oyendo llamarse fijo de ninguno por el Rey de Segura, con quien jugaba al ajedrez, le mata con el tablero por no tener otra arma a mano, y solo entonces descubre el enigma de su destino.

Adiciones del mismo género son la triste vida que pasan el ciego Gonzalo Gustios y su mujer en Salas, el sueño profético en que D.ª Sancha ve un azor gigantesco, los interesantes pormenores de la llegada de Mudarra á Castilla, los prodigios de soldarse las dos mitades del anillo que sirve para el reconocimiento, y recobrar Gustios instantáneamente la vista; la forma de adopción de Mudarra por su madrastra, la persecución de Ruy Velázquez por toda Castilla, y finalmente. los horribles detalles del suplicio de éste, que muere jugado á las cañas y bofordado, bebiendo doña Sancha la sangre de sus heridas, todo ello conforme con el depravado y bárbaro gusto del siglo xIV, en que no faltaban espectáculos como el suplicio del rey Bermejo en los llanos de Tablada. El nuevo juglar, como el antiguo, conocia la epopeya francesa, y la explota en sus formas degeneradas, tomando de las últimas refundiciones de la canción de Roncesvalles la fuga del traidor Ganelón y su castigo, que aquí se repiten aplicados á Ruy Velázquez (1).

Pero no todas las invenciones del nuevo poeta son de tan vulgar y desapacible carácter como esta última. Los detalles domésticos en que á veces entra tienen un sabor como de pequeña odisea, y no es despreciable el artificio con que lleva su cuento. Le falta ingenuidad, le falta la plena objetividad épica; pero como todavía está cerca de la fuente, cuando no se empeña en inventar cosas extraordinarias y se limita á refun-

<sup>(1)</sup> No es tan seguro que tomase del Gallien el lugar común de la partida de ajedrez, que está ya con circunstancias muy análogas en el Bernaldo de la General, y se repitió en varios romances.

dir consigue bellezas dignas de los mejores tiempos de la poesía heroica, si bien deslucidas un tanto por la amplificación verbosa y amanerada. Un ejemplo de esto hallamos en el magnifico trozo del llanto de Gonzalo Gustios sobre las cabezas de sus hijos, que es el más extenso é importante de los fragmentos que ha descubierto y restaurado el Sr. Menéndez Pidal.

No se puede afirmar con tanta resolución la existencia de un tercer cantar; pero induce á creer en él una cierta Estoria de los Godos (contenida en el manuscrito F.-182 de la Biblioteca nacional) que presenta asonantes distintos de los que dominan en la crónica de 1844, y difiere de ella en algunas circunstancias de poca monta, acercándose más á los romances. De todos modos, esta refundición, si la hubo, fué muy ligera,

Por otra parte, basta con la primera gesta para explicar la generación de los romances viejos relativos á los infantes, incluso de los dos que se resistieron al análisis de Milá, por no haber conocido más texto que el de Ocampo. Uno es aquel de tan sombría y trágica belleza, que principia:

Pártese el moro Alicante, -- víspera de Sant Cebrián...

Este romance es un rápido y elocuente resumen del llanto de Gonzalo Gustios sobre las cabezas de sus hijos, en la gesta segunda, descubierta por el Sr. Menéndez Pidal. Pondremos algunos versos para que á simple vista pueda hacerse la comparación:

## ROMANCE

Tomara otra cabeza—del hijo mayor de edad:
«Sálveos Dios, Diego González—hombre de muy gran bondad,
Del conde Fernán González—alférez el principal:
A vos amaba yo mucho—que me habiades de heredar».
Alimpiándola con lágrimas—volviérala á su lugar,
Y toma la del segundo,—Martín Gómez que llamaban:
«Dios os perdone el mi hijo—hijo que mucho preciaba;
Jugador era de tablas—el mejor de toda España,
Mesurado caballero,—muy buen hablador en plaza».
Y dejándola llorando,—la del tercero tomaba:

«Hijo don Suero González.—todo el mundo os estimaba: Un rey os tuviera en mucho—sólo para la su caza; Gran caballero esforzado, - muy buen bracero á ventaja. ¡Ruy Velázquez, vuestro tío,—estas bodas ordenaral» Y tomando la del cuarto,—lasamente la miraba: «Oh hijo Fernán Genzález—i nombre del mejor de España, Del buen conde de Castilla—aquel que vos baptizara), Matador del puerco espín,—amigo de gran compaña! Nunca con gente de poco-os vieran en alianza». Tomó la de Ruy González;—de corazón la abrazaba. «¡Hijo mío, hijo mío!--¿Quién como vos se hallara? Nunca le oyeron mentir,—nunca por oro nia plata; Animoso, gran guerrero,—muy gran feridor de espada, Que á quien dábades de lleno,—tullido ó muerto quedaba». Tomando la del menor,—el dolor se le doblara: «¡Hijo Gonzalo González,—los ojos de doña Sancha! ¿Que nuevas irán á ella—que á vos más que á todos ama? Tan apuesto de persona,—decider bueno entre damas, Repartidor de su haber, -aventajado en la lanza! Mejor fuera la mi muerte—que ver tan triste jornada» Al duelo que el viejo bace—toda Córdoba lloraba.

## CANTAR DE GESTA

La cabeça de [don] Muñe—tornéla en su lugar, E la de Diego Gonçalez—[en los braços] fue à tomar E mesando sus cabellos—é las barbas de su faz: «Señero so, e mezquino—para estas bodas bofordar!» Fijo Diago Gonçalez—a vos amava yo más, Pazialo con derecho—ca vos naciérades ante.

La cabeça de don Diago—entonce fue á besar, E alimpiàndola con làgrimas—volvidrala á su lugar. Cada uno como nusció—asi las yva tomar,

La de [don] Martin Gonçelez—en [sus] braços la tomava: «O fijo Martin Gonçelez—persona mucho carrada, ¡Qu:en podrie asmar—que en vos avie tan bucua mañal Atal jugador de tablas—non lo avie en toda España, Bien e mesuradaniente—vos fablavades en plaça,

La cabeça de Martin—luego llorando dexava E la de Suero Gonçalez—en [los] braços la tomava:

«De aves erades maestro,—non avie vuestro par En caçar muy bien con ellas—e à su tiempo las mudar. Malas bodas vos gulsó—el hermano do vuestra madre, A mi metió en cativo—à vos levó à descabeçar.»

Desi besó la cabeça—e llorando la dexó:

[E] la de Ferrant Gonçalez—en [sus] braços la tomó: «Fijo, cuerpo tan onrrado,—e nombre de bnen señor, Del conde Ferrant Gonçalez,—aquel que vos bateó»: De las vuestras mañas, fijo,—pagar se ye un emperador: Matador de oso e de puerco,—de cavalleros señor, Quier de pie, quier de cavallo—que ningun otro meior: Nunca de rafez compaña—erades vos amador...

Esa cabeça besando—en su lugar la dexava,
E la de Gustios Gonçalez—en [los] braços la tomava,
Del polvo é de la sangre—muy bien le [el rostro] alimpiava,
Faziendo tan fiero duelo—por los ojos le besava:
«[Ya] fijo Gustios Gonçalez—aviades buena meña:
Non dixerades mentira—por quanto avie en España;
Cavallero de grant guisa—[muy] buen feridor de espada,
Que á quien davades de lleno—tollido ó muerto quedava.
¡Malas nuevas yrán, fijo—de vos al alfoz de Lara!»

Desi besó la cabeça—e puscla en su lugar,
La de Gonçalo Gonçalez—en brazos la fue tomar,
Remesando sus cabellos—faciendo duelo muy grande:
«Fijo Gonçalo Gonçalez—a vos amava vuestra madre...
E las vuestras buenas mañas—qui las podrie contar?
Buen amigo para amigos,—e para señor leal,
Conoscedor de derecho.—amavades lo judgar;
En armas mucho esforçado—á los vuestros franquear;
Alançador de tablado—nunca ome lo vido tal;
En cámara con las dueñas—mesurado en el fablar,
Davades les vuestras donas—muy de buena voluntad...

Como se vé, hay, no sólo parentesco inmediato, sino identidad casi completa en el orden de las ideas, en el giro de la lamentación, en el lenguaje (salvo la diferencia de los tiempos) y hasta en las asonancias. La ventaja suele estar del lado del romance, que resulta más nervioso, concentrado y ferozmente enérgico por su mayor concisión, pero también es lástima que falten en el algunos versos maravillosos del cantar, como éste:

¡Malas nuevas irán, fijo—de vos al alfoz de Lara!

Por otra parte, el poeta moderno suprime, especialmente al hablar de la cabeza del primer hijo, algunos pormenores narrativos, de grande efecto épico, que había en el texto primitivo: Grant bien vos quería el conde—ca vos erades su alcalle, Tambien toviestes su seña—en el vado de Cascajar; A guisa de mucho ardido—muy ourrada la sacastes, Fizestes en ese dia, fijo,—un eneayo muy grande: Ca vos alçastes la seña—é metiste la en [la mayor] haz. Fué [la seña] tres vezes abaxada—e tres vezes la alçastes, E matastes con clla—dos reys e un aleayde. Desen arriba los moros—ovieronse de arrancar, Metiense por las tiendas—que non avien vengar; Muy bien sirviestes al conde—cayéndoles en alcançe, Bueno fuera Rui Velazquez—si ese dia finase! Trasnocharon los moros—fueronse para Gormaz; Dióvos ese dia el conde—á Caraço por hercdat, La media poblada es—e la media por poblar: Desque vos moristes, fijo,—lo poblado se despoblará...

En cambio las palabras que Gustios pronuncia sobre la cabeza del ayo Muño Salido tienen en el romance una elocuencia solemne á la vez que familiar, que se echa de menos en el trozo correspondiente de la gesta:

Dios os salve, el mi compadre,—el mi amigo leal; ¿Adónde son los mis hijos—que yo os quise encomendar? Muerto sois como buen hombre,—como hombre de fiar.

Con razón advertía Milá la dificultad de que un juglar de los últimos tiempos, por muy impregnado que estuviese del espíritu de la musa popular, hubiese podido llegar á tal grandeza de inspiración; y tanto esto como la imperfección de algunos versos y el cambio de asonante  $(\hat{a}-aa)$  le hacían creer que el autor del romance había tenido presente en su integridad el cantar primitivo, que sólo en extracto nos presenta la Crónica General.

El feliz descubrimiento del Sr. Menéndez Pidal viene á poner en claro que la fuente única del romance fué el segundo cantar, lo cual no excluye, ni mucho menos, la posibilidad de que el llanto de Gonzalo Gustios sobre las cabezas estuviese ya, con más ó menos extensión, en el poema primitivo. «Difícilmente se hallará otro romance que menos se desvie del tronco de la gesta de donde procede; apenas hizo más

que brotar, sin haber continuado su desarrollo, ni entrado en un período de elaboración más popular é independiente, quizá á causa de la escasez de elementos narrativos, pues su parte más esencial é interesante se reduce á un reiterado lamento».

No es de tan directa procedencia el famoso y pequeño romance A cazar va Don Rodrigo, que Victor Hugo imitó en una de sus Orientales (1). Pero aunque tratado con cierta libertad de fantasia lírica, que le asimila á los romances caballerescos, no puede negarse su enlace con el segundo poema, ó con alguna de las refundiciones que de él pudieron hacerse, y de ningún modo con la Crónica, donde no se encuentra rastro del diálogo entre Ruy Velázquez y Mudarra. Este romancillo, pues, tan celebrado como espontánea inspiración de la musa popular sobre un tema épico, no constituye ya una excepción á las leyes de nuestra poesía heroica, sino que antes bien las confirma, y puesto en parangón con el anterior, nos muestra dos

## (i) Es la 30.<sup>a</sup> que empieza:

Don Rodrigue est à la chasse Sans épés et sans cuirasse, Un jour d'été, vers midi...

Victor Hugo la llamó romance mauresque (;;). Es una paráfrasis bastante fiel del romance castellano, salvo la invención romántica de la daya de familia que Mudarra llevaba desnuda hasta envainarla en el cuello de Ruy Velázquez:

> Si, jusqu'à l'heure venue, J'ai gardé ma lame nue, C'est que je voulais, bourreau, Que, vengeant la renégate, Ma dague au pommeau d'agate Eût ta gorge pour fourreau.

Véase un estudio de G. Paris sobre esta Oriental en su ameno libro Poëmes et légendes du Moyen-Age (1890).

Hay otra Oriental (XVI. La Balaille perdue) que es imitación del romance «Las huestes de Don Rodrigo».

momentos distintos en la evolución del género, enteramente narrativo al principio, episodico, fragmentario y con tendencias lírico-dramáticas después. Redúcese el romance á un breve diálogo entre Mudarra y D. Rodrigo antes de la venganza del primero: el cantar de gesta descubierto por el Sr. Menéndez Pidal presenta la misma situación con más amplitud y pormenores más poéticos: D. Rodrigo va huyendo por toda Castilla de la venganza de Mudarra: éste le encuentra cuando sus gentes andaban en persecución de un azor: los dos adversarios se increpan desde dos alturas frente à frente. Todo esto tiene en el cantar un magnifico y épico desarrollo, y por ser tan novisimo el descubrimiento y no haber salido todavía del circulo de la pura erudición, no puedo menos de transcribir aqui los principales versos de este episodio:

Desque el traydor lo sopo—de Saldaña se partió Agua de Carrión ayuso—e fuese para Monçon, Sópolo don Mudarra—del rastro no le salió... Ruy Velázquez [era ya]—en Torre de Mormojon, E Mudarra tras él siempre—por el rastro lo siguió E quando Mudarra en Campos—don Ruy á Dueñas se tornó, E quando Mudarra en Dueñas—él en Pisuerga e Carrión; Fuese para Tariego—el castillo basteció. Mudarra salió de Dueñas—eu el rastro le entró: Ruy Velázquez que lo sopo—fuese para Carrión.

Con dozientos cavalleros—que del avian soldada Ellos buscando el açor—[don] Mudarra [que] asomava, Con [él] mil cavalleros—de Castiella e de Lara; Los atalayas llegaron—á do Ruy Vazquez y estava, Los otros desque los vieron—á don Rodrigo fablavan : «Señor, pensemos de foyr—afe aqui don Mudarra, Con muy grant cavalleria—cubierta viene la xara...

Alli dixo Ruy Velazquez:—«Por aquel que vive e regna, Aqui me tiene fallar—en aquesta Val de Espera».

Esora dixo a los suyos—el infante don Mudarra: «Señores [pensat de] andar—faremos tal cavalgada Que si yo bivo e no muero—el albricia vos sera dada. ¡Armas, armas, cavalleros,—el traydor no se nos vaya!» Hy veredes cavalleros—atan apriesa descir, E conpañas á compañas—todos [se van á] guarnir;
Los que eran ya guarnidos—á las señas piensan de yr.
Desque esto vio Ruy Velazquez—començo de apercibir,
Acabdillando sus hazes—[bien] oyredes lo que diz:
«Amigos, los que viniestes—cavalleros para mi,
De todo lo que gané—[bien] convusco lo partí;
Los que viniestes escudoros—cavalleros yo vos fis,
[A fe] aleve sea llamado—qui me desempare [aquí],
Que aunque solo me dexedes—non me avré de aquí á partir;
Si veo al fijo de la renegada—tal goipe l' credo ferir
Que non me ternie por ome—si á tierra nol fago venir,
Que si á él abato, los otros—non se me pueden foyr,
E á la vieja de mi hermana—malas nuevas faré yr».

Quando della parte é della—se acabaron de guarnir, Veredes à don Mudarra—sus hazes aperçibir, Vna lança en la mano—començola de esgremir, Dixo à sus cavalleros—[é fablavales] así:
«Estad [vos] quedos en haz—delante me dexad yr, Que si yo veo al traidor—de los otros se partir, Los que son oy por nascer—dende averán que dezir. E si vieredes que arrancan—todos inego me seguid, E si en el canpo me espera—tras mí no curedes yr; Vengaré a mis hermanos—o yo quedaré allí».

Subense en sendos cabeços—que estavan en aquel val, E sin se querer saluar—alli fablo Ruy Velasquez: «Digades me, el cavallero—¿qué venides vos buscar?» Respondióle don Mudarra: «so—vuestro enemigo mortal, Vengo vengar la muerte—de mis hermanos [los infantes], Que vos como traydor—levastes descabeçar», «Vos sodes el traydor—respondióle Ruy Velasquez, Ca desque llegaste á Lara—fiziesteme mucho mal: Matasteme mios vasallos — é las mis villas quemastes; Agora m' lo pecharedes, — que en tal lugar estades.

Acuerdan lidiar cuerpo á cuerpo, y prosigue la narración de esta manera:

Amos se desafiaron — uno de otre cerca están,
Desque sus gentes ovieron castigadas—dixo Mudarra Gonzalez:
«Este es el día — que yo deseava [más]
Señor, tú cuyda — al que andava con verdad».
Alli dix Gonzalo Gustios: — «fijo por amor de caridad,
Fuerte cavallero es el traydor — non ha en España su pan:
Yo que le conozco [bien] — cou él me dexad lidiar,
E vengaré los mis fijos — é quem' fizo cativar».
Estouz dixo don Mudarra; — «Señor, non mandedes tal,

Que pleito le tengo fecho — no lo puedo quebrantar, Non falsarie mi palabra—por quanto el mundo vale; Veamonos con salud — si al nuestro Señor plaz». Espoloneó el cavallo — é descendió por el valle, Muy agradoso el traydor — á rescebirse [lo] sale. Alli soltaban las riendas — uno contra otro van, Y las lanças abaxadas — [tan] fieros golpes se dan; Quebrantaron los escudos — que ninguna pro les han, Desmallaban las lorigas — como si fueran cendal. El poder de Jesucristo — [por] síempre amó la verdad: Un golpe dió don Rodrigo — á don Mudarra Gonçalez: La lançada del traydor — no le alcançó en la carne, Pero non dexó la lanza — de salir á la otra parte...

Comparado con el caudaloso torrente do esta poesia informe, parece un pobre arroyuelo el romance que imitó Victor Hugo, pero su procedencia se revela clara en versos como estos:

Por hermanos me los hube — los siete infantes de Salas : Tú los vendistes, traydor — en el valle de Arabiana, Mas si Dios á mi me ayuda — aquí dejarás el alma.

Es tal, sin embargo, la distancia entre el romance y la gesta, que en este caso más que en otro alguno parece necesario admitir la existencia de un tercer cantar, ó refundición del segundo.

A su vez el romance fué refundido durante el sigio XVI en uno entonces muy popular, pero que no entró en las colecciones:

En un monte junto á Burgos — al pié de un verde haya Echado está Ruy Velázqnez — cansado de andar á caza...

El Sr. Menéndez Pidal restauró la mayor parte de los versos de este romance, entresacándolos de las dos comedias que sobre este argumento compusieron Lope de Vega y D. Alvaro Cubillo, y posteriormente el señor Foulché-Delbosc ha tenido la suerte de encontrar integro el romance en un manuscrito de poesías varias recogidas y copiadas por D. Gregorio Mayans, dando á conocer esta versión en la Revue Hispanique de 1898

(vid. núm. 8 de nuestro primer suplemento á la Primavera).

El ciclo de los infantes de Lara es excepcionalmente rico en romances viejos de primer orden, aventajando mucho en este concepto à los de Bernardo, Fernán González y D. Rodrigo. Tienen, además, la ventaja de contener integra la levenda, sin que para rellenar los huecos sea preciso, como en otros grupos épicos, acudir á la poesía erudita y artística. No puede dudarse del carácter primitivo de los que empiezan: «A Calatrava la vieja» y «Ay Dios, qué buen caballero», aunque el segundo sea refundición del primero, más tosco sin duda y peor construido, pero más rico de materia épica, de tal modo, que parece formado por yuxtaposición de varios fragmentos muy antiguos, derivados probablemente de la gesta que siguió la Crónica de 1344. Lo más viejo del romance, como reconocieron Wolf y Milá, son las quejas de Doña Lambra:

«Yo me estaba en Barbadillo — en ésa mi heredad;
Mal me quieren en Castilla — los que me habían de aguardar,
Los hijos de doña Sarcha — mal amenazado me han
Que me cortarian las faldas — por vergonzoso lugar,
Y cebarían sus halcones — dentro de mi palomar,
Y me forzarian mis damas — casadas y por casar.
Matáronme un cocinero — so faldas del mi brial.
Si de esto no me vengais, — yo mora me iré á tornar».

El largo romance «Ya se salen de Castilla» (número 25 de la *Primavera*) pertenece al género de los juglarescos cíclicos, pero es independiente de los anteriores, y puede servir también para restaurar ó adivinar algunas circunstancias de la segunda gesta, que parece ser el origen más ó menos remoto de todas estas composiciones. Sólo parece eximirse de esta ley un romance que, según conjeturas, empezaba:

Convidárame á comer — el rey Almanzor un dia...

No está en ninguna de las colecciones antiguas, y

sólo se le conoce á través de las refundiciones de las comedias y en otra refundición semi-artística hallada por Milá y Fontanals en un cancionero del siglo XVI, manuscrito de la Universidad de Barcelona. Lo más nuevo y curioso de este romance es el detalle de las siete piedras que cada día hacía tirar doña Lambra (ó según otras versiones don Rodrigo) á las ventanas de Gonzalo Gustios para recordarle la muerte de sus siete hijos:

Que porque mis hijos cuente — y los plaña cada dia, Sus homes á mis ventanas — las siete piedras me tiran.

Es incierto el origen de este episodio (que quiza se remonte al tercer Cantar, cuya existencia sospecha el Sr. Menéndez Pidad), pero se encuentra no sólo en las comedias de Lope de Vega y de Hurtado de Velarde, sino también en la Historia septem infantium de Lara, que en 1612 (el año mismo de la comedia de Lope) publicó en castellano y latin el holandés Oto Venio, para acompañar á cuarenta grabados de dibujos de Tempesta: curiosa ilustración pictórica de esta famosa leyenda en el gusto mitológico alegórico pro-

pio de la época.

No es posible comperdiar aquí el delicado y sutil análisis que el Sr. Menéndez Pidal ha hecho de todos los romances de este ciclo, sin excluir los artísticos, entre los cuales hay algunos excelentes, como les dos del caballero Cesáreo (¿Pero Mexia?) amigo de Lorenzo de Sepúlveda, que son sin duda los mejores de su género, y de tanto sabor tradicional, y escritos con tanto desembarazo y gallardia que Durán, Wolf y Lemcke los tuvieron por antiguos sin ningún recelo, y por tales figuran en la Primavera con los números 21 y 22: «(¿Quién es aquel caballero?» y «Cansados de pelear).» Este error no debe persistir ya, conocido el nombre del autor verdadero, à quien hay que conceder el singular talento de haber comprendido é interpretado con valentía y buen gusto el fondo poético de las

crónicas, sin caer en la transcripción servil y prosaica de los demás eruditos que las versificaron á mediados del siglo XVI.

La herencia de los romances fué recogida, como siempre, por el teatro, y para esta leyenda ances que para otras muchas. Ya en 1570 hizo representar Juan de la Cueva en Sevilla, en la huerta de doña Elvira, la «Tragedia de los siete infantes de Lara». Siguióle un autor anónimo en 1583 con una comedia, mucho más apreciable, «Los famosos hechos de Mudarra» (1) donde se hace oportuno empleo de las tradiciones consignadas en el Valerio de las Historias, fundado para esta parte en la Crónica General de 1344 ó en alguna de sus refundiciones. Estos débiles ensayos dramáticos fueron obscurecidos muy pronto por El Bastardo Mudarra de Lope de Vega (1612), que contiene la leyenda toda en su integridad épica, tal y como la Crónica (texto de Ocampo) la presenta; lo cual quiere decir que, en general, se atiene Lope á la versión de la primitiva gesta, pero sin desperdiciar ninguno de los nuevos elementos épicos que le suministraban los romances y el Valerio, pudiendo considerarse su pieza como un hábil ensayo de conciliación entre las principales versiones del tema. Algún detalle, como el recobrar D. Gonzalo la vista en el momento de recibir á su hijo, puede inducir à creer que tampoco fué desconocida para el gran poeta la Crónica de 1344, único texto en que dicha circunstancia se halla.

Posterior, pero no mucho, á la comedia de Lope, debe de ser la *Gran tragedia de los siete infantes de* Lara, compuesta en lenguaje antiguo, por el poeta de Guadalajara Alfonso Hurtado de Velarde, é impresa

<sup>(1)</sup> Hállase en una colección manuscrita de doce piezas dramáticas (todas sagradas, á excepción de ésta) que, con el título de Autos Sacramentoles, se conserva en la Biblioteca Nacional, y procede de la de Osuna. De esta pieza hasta ahora ignorada ofrece amplios extractos el Sr. Menéndez Pidal.

en 1615. Esta obra contiene menos elementos tradicionales que la de Lope y transcribe menos literalmente los versos de los romances, pero en la parte de libre invención descubre ingenio nada vulgar, bastando citar en prueba la magnifica escena fantástica (imitada luego por el duque de Rivas) en que Ruy Velázquez, a punto de entrar en desafio con Mudarra, cree ver al lado de éste las sombras de sus siete hermanos, y Mudarra conjura á estos espectros para que

le dejen cumplir à él solo su venganza.

Prosiguió siendo asunto dramático el de los infantes de Lara durante todo el siglo XVII, pero cada vez más empobrecido de sustancia épica. En las dos comedias de El Rayo de Andalucia y genizaro de España de D. Alvaro Cubillo de Aragón (anteriores à 1632) casi todo es pura novela y parto de la imaginación de Cubillo, que inventa para Mudarra amores y aventuras, le hace contemporaneo de la batalla de Clavijo y le trae à Castilla para cobrar el tributo de las cien doncellas. Sólo en la escena de la muerte de Ruy Velázquez hay reminiscencias de un romance viejo, el tan decantado de A cazar va don Rodrigo, por cierto con notables variantes que unas veces concuerdan con las de Lope. y otras no, y que de todos modos suponen una refundición perdida, de la cual se valieron ambos poetas, y antes de ellos el autor de la comedia anónima.

Aunque la de Cubillo valga poco, todavía por lo correcto y limpio de la dicción poética aventaja en gran manera á la famosa comedia de D. Juan de Matos Fragoso, El Traidor contra su sangre (anterior à 1650), que con poca justicia la desterró de las tablas y ha reinado en ellas hasta el siglo presente. El portugués Matos Fragoso, ingenio de plena decadencia, de poca ó ninguna iuventiva, y de estilo sobre toda ponderación campanudo y pedantesco, prescindió por completo de la tradición popular, y aun entre sus comedias ya existentes no se valió de El Bastardo Mudarra de Lope, sino de la tragedia de Hurtado de Velarde, la

cual refundió à su modo, borrando, no sólo todos les rasgos de costumbres bárbaras procedentes de la leyenda primitiva, sino hasta las invenciones más felices de su predecesor, por ejemplo, la escena de los ocho fantasmas. Pero como todo el mal gusto de Matos Fragoso no era capaz de destruir lo que la leyenda contiene de interesante y trágico, su obra llegó à ser popular, y no sólo se mantuvo en los teatros de la corte hasta 1821 por lo menos, sino que todavía hoy suele representarse por aficionados y cómicos ambulantes en lugarejos y villorrios de Castilla, incluso en la misma comarca donde pasa la acción de la gesta primitiva.

Sabido es que el romanticismo renovo esta leyenda antes y con más brillantez que ninguna otra. Con El Moro Expósito ó Córdoba y Burgos en el siglo x ganó D. Angel Saavedra en 1834 la primera y memorable victoria de la nueva escuela, que triunfó en el campo de la épica antes de invadir la poesía lírica y el teatro. Por la calidad del asunto, que es una tragedia doméstica, por lo complicado é ingenioso de la urdimbre, y por la manera noblemente familiar que predomina en el relato, El Moro Expósito es una magnifica novela en verso, comparable con las mejores de Walter-Scott. Por lo tradicional y heroico de la leyenda, por el contraste que el poeta quiere presentar entre dos civilizaciones, y aun por ciertos procedimientos análogos á los de la epopeya clásica, puede contarse entre los poemas épicos más aventajados de nuestra lengua. Su metro es el romance, aunque por desgracia no el castizo y octosilábico que el duque de Rivas manejaba tan bien, si no el monotono endecasilabo asonantado de las tragedias del siglo XVIII, cuyos inconvenientes están disimulados, pero no vencidos del todo, en esta obra insigne.

Después de ella, apenas merecen citarse otras versiones modernas de la leyenda de los Infantes, ninguna de las cuales ha sido muy leida, exceptuando el libro de caballerías de Fernández y González (1853),

cuyas exóticas invenciones, aborto de una fantasía calenturienta, han tenido la rara fortuna de encarnar en la fantasía del vulgo, donde menos pudiera creerse, en el alfoz de Lara, en la Bureva, en aquellas comarcas de la Castilla épica, donde resonó por primera vez la voz de los juglares cantando la perfidia de Ruy Velázquez y la venganza de Mudarra (1).

(1) Véase sobre este punto el curiosisimo capitulo VI de la obra del Sr. Menéndez Pidal, titulado Los lugares y las tradiciones.

19

## $\mathbf{v}\mathbf{I}$

## Les cicles histórices. — f) El Cid.

Desde que la crítica de Huber y Dozy disipó las nieblas acumuladas por el escepticismo de Masdeu sobre la Historia latina del Campeador, descubierta en León por el P. Risco: desde que el hallazgo y comparación de las fuentes arabigas demostró la veracidad substancial de las narraciones cristianas, aunque escritas naturalmente con diverso espiritu; y permitió seguir uno á uno los pasos del herce en la más extraordinaria de sus empresas, la conquista de Valencia, el Cid ha sido, de todos los personajes de nuestra primera Edad Media, el que ha debido á la erudición moderna estudio más predilecto, y el que con más claridad se destaca de los obscuros anales del siglo XI. Sobre ningún personaje de aquella era, sin exceptuar á los reyes mismos, tenemos tal copia de documentos históricos y poéticos, y en medio de la incertidumbre y confusión de algunos relatos, las lineas principales de la vigorosa fisonomia del gran castellano pueden trazarse ya sin recelo, previo el contraste entre los testimonios de amigos y enemigos, y entre la historia y la leyenda, que no deben confundirse jamás, pero que en este caso, como en ocros muchos, se aclaran y completan mutuamente. Lo mucho y bueno que se ha escrito sobre este argumento, en que muy pocas novedades podemos ofrecer, y la firme persuasión en que estamos de que muy pronto ha de decir la última palabra el autor de Los Infantes de Lara, nos mueven á proceder con mucha brevedad en este capitulo, fijándonos principalmente en lo que puede servir para explicar el origen y vicisitudes de los numerosos y celebérrimos romances del Cid, que quizá dentro y fuera de España han hecho olvidar otros mejores, de diversos ciclos.

Los relatos históricos concernientes al héroe de Vivar se dividen naturalmente en dos grupos, unos de origen cristiano, otros de origen musulmán, diferencia que se funda no tanto en la lengua cuanto en el contenido, puesto que de indudable origen arábigo es una parte de la Crónica general. Si el vértigo de la paradoja arrastró á Masdeu (1) y á alguno de sus secuaces à dudar que de Rodrigo Diaz pudiera afirmarse otra cosa que el nombre, tal aberración tuvo antonces mismo cumplida respuesta del P. La Canal y otros eruditos, no ya con el texto de la Historia leonesa que Masdeu sistemáticamente rechazaba, ni con la Carta de arras, de que también dudó sin fundamento, sino con los privilegios y escrituras en que el Cid aparece como testigo y confirmante: con las noticias del Chronicon Malleacense, escrito en Francia, y de los «Anales

(1) Historia critica de España y de la cultura española, t. XX. Madrid, 1805, págs. 147 000. Reprobación critica de la historia leanesa del Cid. Termina con esta frase, memorable en los anales de la insensatez critica: «De Bodrigo Díaz, el Campeador... hada absolutamente sabemos con probabilidad, ni aun su mismo ser ó existencia.»

Las cartas del P. La Canal en defeusa de Risco, aunque leidas en la Academia de la Historia, no llegaron à publicarse, como tampoco una disertación que más adelante trabajó don Diego Clemencia con el mismo propósito. Pero basta recordar la sucinta y elegante biografia del Cid que en 1807 publicó D. Manuel J. Quintama entre las de Españoles ilustres, para convencerse de que ninguna mella hicieron en sus contemporáneos los razonamientos de Masdeu. Fuera de Españo tuvo algunos secuaces; en España ninguno que yo recuerde, fuera de D. Antonio Alcalá Galiano en las notas à su traducción de la Historia de España del Dr. Dunham. Por cierto que le costó ser demandado en juicio por un caballero particular que se creia descendiente del Cid, y no juzgaba decoroso para su linaje el proceder de un mito.

Toledanos Primeros», de los «Compostelanos», del Cronicón Burgense, del de Cardeña, del Liber Regum, escritos en díversas partes de España, sin contar con el testimonio, algo más tardio, pero autorizado siempre, de los cronistas del siglo XIII, el Tudense y el Toledano.

Pero el documento capital entre los latinos continúa. siendo la Gesta Ruderici Campidocti, descubierta y publicada en 1792 por el P. Risco, (1) impugnada en mala hora por Masdeu con argumentos cuya vaciedad demostró Dozy, aunque encarnizándose ferozmente con aquel docto jesuita; y hoy, restituída á su pristino valor y estimación desde que en hora feliz reapareció el códice extraviado de San Isidoro de León, que puede examinarse en la Academia de la Historia. Nadie duda ya (ni paleogràficamente puede dudarse), que tal Crónica fue escrita en el siglo XII, si bien algunos, como Huber, la suponen de los primeros años, y otros, como Dozy, de la segunda mitad de aquella centuria, fundándose en conjeturas históricas más ó menos plausibles. El sabio orientalista holandés, á quien es imposible dejar de citar á cada momento en esta materia, aunque no se tenga por dogma todo lo que escribió, fija aproximadamente la redacción de la Gesta en 1170, es decir, setenta años después de la muerte de Rodrigo.

La incertidumbre que el autor manifiesta («hace esse videtur») acerca de la genealogía del Cid, que en su tiempo debia de ser netoria, el temor de que el transcurso de los años sepulte en olvido los hechos del héroe si no acude á salvarlos la escritura (2), no pa-

La Castilla y el más famoso castellano... por el P. Mtro. Fr. Manuel Risco, del Orden de San Agustin. Madrid, 1792.

<sup>(2)</sup> Quonium rerum temporalium gesta inmensa annorum volubilitate pratercuntia, nisi sub notificationis speculo denotentur, oblivioni procul dubio traduntur, ideireo Roderici Didaci nobilissimi ac bellatoris viri prosapism, et bella ab eodem viriliter peracta sub scripti luce contineri atque haberi decrecimus.

recen propios de un contemporáneo, en el sentido riguroso de la palabra. Pero al mismo tiempo la ausencia de toda ficción poética, el desconocimiento absoluto de la leyenda del héroe, prueban que el cronista es anterior á ella. Y como ya el Cid era cantado en España por lo menos desde la época del Emperador Alfonso VII, según veremos adelante, parece algo tardía la fecha propuesta por Dozy, y puede sin escru-

pulo retrotraerse en treinta años.

La Gesta Ruderici Campidocti pertenece, como la Historia Compostelana y la de Alfonso VII, á aquel género de composición retórica que abandonando la seca manera de los primitivos cronicones de la Reconquista, procuró acercarse á los modelos narrativos de la latinidad eclesiástica y ann de la clásica, si bien imperfectamente conocidos. Tal tendencia, que ya se muestra en el Monje de Silos, coetáneo de Alfonso VI, conduce per sendero cada más espacioso á las vastas compilaciones historiales de D. Lucas de Túy y del Arzobispo D. Rodrigo, marcandose los hitos del camino por las tres obras ya citadas y alguna de menor importancia. Tiene, pues, la Gesta, en medio de su aridez habitual, ciertos conatos de narración artistica, que no procede de la epopeya, pero que tampoco puede confaudirse con la historia rigida y documentada. Nadie tendrá por fidedignas en su tenor literal las cartas que el cronista supone que se cambiaron entre el Cid y el Conde de Barcelona, y, sin embargo, el artificio de estilo es tan leve, que no puede dudarse que fielmente reflejan las opuestas pasiones de los gnerreros à quienes se atribuyen, sin que haya que suponer ni aqui ni en otra parte intervención alguna de la poesia épica. Se trata de un procedimiento distinto y cuya filiación es muy conocida: el de las epístolas y discursos imaginarios, elaborados con datos históricos y con cierta psicología elemental y ruda.

El espíritu de la Gesta es de todo punto favorable al heroe burgalés, sin que por eso disimule los hechos

que pudieran ser menos conformes al tipo ideal que en nuestra fantasia inevitablemente se engendra después de leido el magnifico y solemne poema de la vejez de Mio Cid (1). Colocada á medio camino entre las narraciones árabes que desconocía y las poéticas, que acaso desdeñó si algún rudimento de ellas existía, la historia leonesa, en la cual nada hay de maravilloso é inverosimil fuera de la grandeza misma de los bechos que refiere, es sin duda la más completa y verídica que tenemos, y la única que abarca entera la biografía del Campeador, libre de fabulosas mocedades y de tardios aditamentos. Hay, sin duda, errores de pormenor, como en toda producción de la historiografía antigua o moderna, pero el conjunto tiene un sello de veracidad que Dozy ha hecho resaltar más que nadie. Y si bien se considera, más peca el cronista por seco y árido que por verboso, más por lo que omite ó ignora que por lo que pondera ó amplifica, sin que valga el argumento negativo de no encontrarse en su libro tal ó cual noticia para tenerla por sospechosa, cuando por otra parte la confirman testimonios de moros y cristianos.

Las memorias árabes se refieren casi únicamente á un período de la vida del héroe, el de sus campañas en Aragón y Valencia, y con más extensión al sitio y toma de esta ciudad. La relación más detallada se encuentra en un libro de historia literaria, el Tesoro de Aben-Bassám (1109), que trata de los poetas y de los escritores en prosa rimada que fiorecieron

(1) Notable muestra de imparcialidad es, por ejemplo, el pasaje en que el anónimo cronista refiere cómo el Cid devastó la Rioja para vengarse del conde Garcia Ordóñez de Nájera: e Ingentem nimirum alque moestabilem et valde lacrimobilem praedam, et dirum et impium alque vastum inremediabili flanma incendium per omnes terras illas saevissime et inmisericorditer fecit. Dira itaque et impia deprædatione omnem terram praefatam devastavit et destruxit, ejusque divitis et pecuniis alque omnibus ejus spoliis eam omnino denudavit et penes se cuncta habuit.

en el siglo y de la Hegira. Uno de estos escritores es Aben Tahir, principe murciano, que había asistido á la caída de Valencia; y en su biografía encontró Dozy el largo pasaje sobre el Cid, que publicó, tradujo y comentó con singular esmero, dándole quizá una importancia desmedida, que otros han exagerado toda-

via más (1).

Sin querer disminuir en modo alguno el precio singular de este fragmento, anterior en treinta y dos años á la más antigua mención del Cid en las crónicas latinas: posterior en sólo quince á la toma de Valencia, y en diez á la muerte del Campeador, y basada en palabras y cartas de un testigo presencial, no ha de olvidarse la discreta prevención que hace Dozy antes de copiar esta ampulosa relación: «Aben-Bassam no es un historiador, es un retórico: se engaña algunas veces, sobre todo en las fechas: como escribe en prosa rimada, emplea de vez en cuando frases pomposas que dicen más de lo que el autor ha querido decir: sacrifica algunas veces la verdad histórica á la rima».

De todo esto inferirá cualquier prudente lector que el Tesoro de Aben Bassám debe explotarse con mucha cautela, aquilatando los hechos y reduciendo á su justo valor las declamaciones y figuras retóricas, propias del extravagante y depravado gusto de Aben-Tahir y de su biógrafo. Y, sin embargo, Dozy, que tan bien conocía los puntos flacos de la Dajira que publicaba, funda en ella, más que en ninguna otra escritura, su concepto histórico del Cid, toma al pie de la letra

El libro de D. Manuel Malo de Molina, Rodrigo el Campeador (Madrid, 1857) es una refundición ó adaptación española de la monografía de Dozy, pero el autor demuestra conocimientos de lengua arábiga y hace algunas rectificaciones geográfiças,

Recherches sur l'histoire politique et littéraire d'Espagne pendant le Moyen Age (Loyde, 1849). Debe preferirse la tercera y definitiva edición de 1881, pero sin perder de vista la primera, que tiene muchas cosas suprimidas ó alteradas después.

las injurias pomposas que el retórico árabe lanza contra el más formidable enemigo de su raza y de su ley, no duda de ninguna de las acusaciones que el odio de los vencidos acumuló contra él como en todo tiempo y nación se han acumulado sobre todos los conquistadores y demadores de pueblos; se complace, por el contrario, en ennegrecerlas, y parece cerrar los ejos y los oídos á aquellas otras palabras del mismo Aben-Bassám, que explícitamente confiesan y reconocen la magnanimidad y excelsitud del héroe burgalés.

No puedo creer, como suponen algunos, que en esta posición del orientalista holandés entrase por mucho el sentimiento de animadversión contra las cosas de la España cristiana. Era Dozy harto escéptico para tomar con pasión las querellas de moros y cristianos en el siglo XI. Lo que indudablemente guió su pluma fué ese mismo afán de la paradoja que él con tanta justicia achaca al P. Masdeu; cierta intemperancia agresiva que estaba en el fondo de su temperamento literario y le hacía encarnizarse á la continua con grandes y pequeños, á veces por cosas de mínima entidad; y sobre todo el empeño romántico, muy propio de los años juveniles en que publicó su primer libro, de crear una figura del Cid enteramente nueva, y á sus ojos más novelesca é interesante que la conocida, aunque solo la aventajase en ser más brutal y truculenta. Así con noticias de varia procedencia, hábilmente agrupadas é interpretadas por la fantasía de un sabio artista que veia muy bien el lado anecdótico y pintoresco de la historia, aunque alguna vez se engañase en la apreciación del conjunto, nació el cipo, en gran parte imaginario, del Cid condottiero y soldado de fortuna, asalariado indistintamente por cristianos y musulmanes, devastador de comarcas enteras y eaqueador de iglesias, cruel en sus venganzas y pérfido en sus tratos, medio moro en su vida y hasta en sus vestimentas, salido de la obscuridad más profunda para vencer a casi todos los principes de España y conquistar por la pujanza de su brazo y las artes de su política una verdadera soberanía en Valencia, rigiéndola por algunos años á guisa de déspota oriental. No hay duda que el Cid, presentado de este modo, impresiona la imaginación con todos los atributos del poder y de la fuerza, de la astucia y de la osadía triunfante: carece de la belleza moral y patriótica del Cid tradicional, pero tiene cierta grandeza siniestra que fascina cuando se leen las calientes páginas de Dozy y permanece imborrable en la memoria. Falta saber si esta imagen es tan conforme á la realidad como pudiera creerse por el grande aparato erudito de que se presenta escoltada.

Con el enfasis característico de la prosa poética nos cuenta Aben-Bessam que Ahmed-ben-Yusuf-ben-Hud, rey moro de Zaragoza, vióndose acosado por las tropas del Emir de los Musulmanes (es decir, de Yusuf-ben-Texufin, caudillo de los Almoravides), cazuzó contra él á un perro gallego llamado Rodrigo y por sobrenombre el Campeador: hombre habituado á encadenar prisioneros, á arrasar fortalezas, á reducir á sus adversarios al último extremo de la ruina. Había dado muchas batallas á los revezuelos árabes de la Peninsula, causándoles males y quebrantos sin cuento. Les Beni-Hud (familia reinante en Zaragoza) le habían hecho salir de la obscuridad, sirviéndose de su apoyo para ejercer violencias excesivas, para ejecutar viles y miserables proyectos; le habían entregado las más bellas provincias, por las cuales había paseado triunfante su bandera, desbaratando cuantos ejércitos se le opusieron. De este modo su poder había crecido sin medida. A la manera de un buitre había saqueado todas las provincias de España. Cuando Abmed, de la familia de los Beni Hud, temió la caída de su dinastía, y vió que sus negocios se embrollaban, determinó poner al Campeador delante de él como escudo para contrastar la vanguardia del Emir de los Musulmanes. Le proporcionó ocasión de entrar en el

territorio valenciano, le dió dinero, y le excitó á pisotear y abatir á los guerreros que se le pusiesen enfrente.» Es de suponer que para esto último no necesitase el Cid grandes excitaciones.

Prosigue narrando Aben-Bassam en el más estrambótico estilo cómo «el tirano que Dios maldiga» puso sitio à Valencia. «Se aferró à esta ciudad como el acreedor se aferra al deudor: la amó como los amantes aman los lugares donde han gustado los placeres del amor. La privó de viveres, mató à sus defensores, la causó todos los males posibles, la amenazó desde todas las colinas próximas. ¡Cuántos misteriosos recintos, donde nadie osaba penetrar ni con el deseo, y cuya belleza eclipsaba á la luna y al sol, fueron profanados por este tirano! ¡Cuantas encantadoras jovenes, que se lavaban el rostro con leche, y cuyos iabios rivalizaban con el coral, se desposaron con las puntas de las lanzas de sus mercenarios, y fueron holladas por sus pies insolentes como si fuesen hojas secas que arrastra el Otoño!».

Después de esta efusión lírica acusa al Campeador de haber quebrantado la capitulación que le abrió las puertas de Valencia, y narra el heche espantoso de haber atormentado y hecho quemar vivo al Cadí Aben-Chájaf, so pretexto de cierto tesoro que habia retenido fraudulentamente.

Imposible es negar esta bárbara ejecución, que subleva la conciencia moral de nuestros tiempos. Afirmada está, en substancia, si no en cuanto á la calidad del suplicio y á los crueles refinamientos que en él supone Aben-Bassam, en otro documento de origen musulmán, pero de carácter más histórico y respetable, en la Crónica del sitio de Valencia, que literalmente traducida entró en la General de Alfonso el Sabio, como luego veremos. Pero hay entre los dos relatos arábigos diferencias substanciales, y en el de la General, que parece más coherente y verosimil, las cosas se presentan de tal modo, que la muerte de Aben-

Chájaf, tanto ó más que un acto de tirania del Cid parece un acto de venganza de los alfaquies moros, que fueron los que juzgaron y condenaron al Cadi y á sus secuaces en número de veintidos, y los llevaron con gran alboroto à apedrear, no à quemar. Ha de saberse que Aben-Chájaf (el Abenjaf de nuestras Crónicas), era, según confesión del mismo Aben-Bassam, un traidor odioso á los dos partidos por sus infamias y perjurios, que había asesinado á su legitimo rey Aben-Dinun, por codicia de sus tesoros, y que puesto al frente de los valencianos sitiados se había mostrado tan inepto y de pocos ánimos, que no tardó en abandonarle la pequeña tropa almoravide que había temado a sueldo para consumar su usurpación. Cuando Valencia cayó en poder del Cid, ó por capitulación y después de largos tratos, como dicen los árabes, ó entrada por fuerza de armas, como afirma la Gesta latina, y no parece inverosimil, dado el extremo de miseria y hambre á que habían llegado los cercados, toda la ira de los vencidos debió de recaer sobre Aben-Chájaf. El Cid, en quien no hemos de suponer una moralidad política que sería difícil descubrir en ningún héroe militar de tiempos tan rudos colocado en circunstancias análogas, se aprovechó de esta explosión de los odios populares para librarse de un personaje que le era molesto, tendió un lazo á su avaricia y le hizo condenar por regicidio y perjurio conforme á los términos de la ley musulmana: ciertas eran las acusaciones, graves y probados los delitos, feroz la penalidad, a estilo del tiempo, dudosa la capitulación, y, por tanto, su quebrantamiento; sin contar con que todo esto lo sabemos por narraciones de enemigos, que ni siquiera están conformes en cuanto á la manera del suplicio, si bien Dozy por su propia autoridad declara apocrifo este detalle de la General, y supone que Alfonso el Sabio, no encontrando descrita en el libro árabe que traducia la muerte del Cadí, le mató á su manera. Manera es ésta de salvar á poca costa todas

las incongruencias y dificultades que los textos histáricos ofrecen á cada paso.

Lejos de mi el pueril intento de presentar al Cid de la historia como limpio de las impurezas de la realidad, y perfecto dechado de todas las virtudes cristianas y caballerescas. Si tal hubiera sido, jamás la epopeya se hubiera acordado de él. Para los héroes perfectos están las oraciones fúnebres, el Flos Sanctorum, los discursos académicos, las odas de certamen. La musa popular jamás ha cantado á San Luis ni á San Fernando. Necesita héroes más á su nivel, que participen más de sus debilidades, que hayan pasado por conflictos más dramáticos, que hayan usado y abusado de la fuerza humana en grandes ó pequeñas empresas. Cierto grado de brutalidad y fiereza cuadra bien al héroe épico: ciertos rasgos de carácter discolo y altanero le realzan: parecería achicado si fuese más sumiso y timorato. Las estratagemas y tratos dobles no le deshonran, y son tan primitivos como las grandes hazañas, porque la astucia ha madrugado en el mundo tanto como el valor, y Ulises es tan antiguo como Aquiles. En el mismo poema de Mio Cid, obra de elevación moral incontestable, el episodio de las arcas llenas de arena y dadas en prenda á los judíos de Burgos, debió de parecer á los oyentes treta chistosisima, y sólo en una edad más refinada pudo ocurrirsele à un romancerista culto el sutil recurso de que en aquellas arcas había quedado soterrado el oro de la palabra del Cid (1). Algún vislumbre de supers-

<sup>(1)</sup> En obsequio de la verdad, debe añadirse que ya sintió algún escrúpulo el autor de la refundición del Poema utilizada por el Rey Sabio para la Crónica General, puesto que pone en boca del Cid estas palabras: emas si Dios me diere consejo, yo gelo emendaré e pechargelo he todo». Y más adelante devuelvo, en efecto, por medio de Martin Antolinez, los seiscientos marcos à D. Rachel y à D. Vidas: et dezit les que me perdonen, ca el engaño de las arcas con cuyta lo fiz».

tición militar atávica é indígena, como la de los agüeros (que hallamos también en la leyenda de los Infantes de Lara y en otras) contribuye al prestigio poético de su fisocomia (1), sin comprometer la pureza de su fe cristiana, ardiente sin duda, pero sencilla, como de rudo batallador y no de pio anacoreta. La especie de indiferentismo religioso que Dozy le atribuye es una invención paradójica, basada en meras exterioridades como la de vestir el traje árabe, cosa muy natural en quien vivia entre musulmanes y los tenía por vasallos. Las alianzas con infieles y el militar à sueldo suyo, aun contra principes cristianos, eran corrientes en el derecho público de la época, y privilegio inconcuso de los ricos-hombres, según se desprende de la lectura del Fuero Viejo de Castilla, y aun puede añadirse que el Cid no abasó de él como muchos otros, pues no consta que aun en el tiempo de sus mayores agravios con Alfonso VI hiciese acto formal de desnaturamiento. Que en algún apuro do sus campañas aventureras echase mano de la plata de las iglesias, y fuese por ello acusado de profanarlas y violarlas sacrilegamente, nada tiene de inverosimil, aunque sólo lo afirme la carta atribuída á su enemigo Ramón Berenguer por el cronista latino (2). Era acusación vulgar en aquellos tiempos, y los castellanos se la hicieron á Alfonso el Batallador, como vemos en la Crónica del anónimo de Sahagún. Harto ensancharon los dominios

(1) A la cxida de Bivar ovieron la corneia diestra, E entrando á Burgos ovieron la siniestra.

(Poema del Cid, v. 11 y 12.)

- Videmus etiam, et cognoscimus, quia montes, et corri, et cornellae, et nisi, et aquilae, et ferc omne genus avium sunt dii tui, quia plus confidis in auguriis corum quam in Deo. (Carta del Conde de Barcelona al Cid en la Gesta latina, pág. XXXVI de la edición del P. Risco.
- (2) Deus autem vindicet suas Eclesias quas violenter confregisti et violasti.

de la ley cristiana el conquistador de Valencia y el de Zaragoza, heroico mártir en Fraga, para que aun siendo ciertos, puedan pesar mucho sobre su memoria tales desafueros, propios de la licencia y anarquia de un

siglo bárbaro.

Querer juzgar al Cid con el criterio de otras edades puede llevar al historiador, según sean su temple y sus creencias, à dos aberraciones, igualmente lamentables: ó á intentar el proceso de canonización del héroe, de lo cual dicen que formalmente se trató en tiempo de Felipe II, ò à convertirle en un bandido afortunado, que viene á ser la tesis de Dozy y sus numerosos discipulos. El perro gallego de Aben-Bassam no nació de la nada, ni necesitó que los Beni-Hud le tendiesen su mano protectora cuando ya su nombre corría con gloria por toda España, y ellos y los demás revezuelos de la morisma temblaban de él y procuraban comprar su apoyo ó su neutralidad con dones y homenajes. Descendiente por su padre de los jueces de Castilla, y por su madre de un conde ó gobernador de las Asturias, era de calificado linaje ya que no de primera nobleza, y él la acrecentó con sus hechos y pudo darla á los reyes mismos, juntando su sangre con la de las casas soberanas de Navarra y Barcelona. Alférez ó jefe de la milicia castellana en tiempo de D. Sancho II, á su esfuerzo y maña se habían debido principalmente las victorias de Llantada y Golpejares. El habia sido uno de los doce compurgatores (y probablemente el principal) que exigieron á Alfonso VI el juramento de no haber tenido parte en la muerte de su hermano: acto de entereza civil, que á los ojos de la leyenda, muy bien inspirada en esto, tuvo más brillo y resonó más largamente en los cantares que sus triunfos personales contra el valiente navarro Jimen García, contra el sarraceno de Medinaceli y contra los quince zamoranos, aunque de ellos naciera el dictado de Campeador con que muy pronto empezó á designársele. Mucho antes de su primer destierro habían oido

con terror su nombre los reyes de Sevilla y de Granada, los condes de Cabra y de Nájera. Cuando en 1081 comenzó á guerrear por su cuenta, ganando su pan á lanzadas, fué árbitro de los destinos de Aragón y no obscuro mercenario à sueldo de los Beni-Hud, aunque los explotase como tributarios. Dos veces derroto y prendió al Conde de Barcelona, y si en estas victorias, como en la que logró sobre el rey de Aragón Sancho/ Ramirez, pudo regocijarse la morisma de que los cristar tianos se destrozasen entre si y por cuenta ajena, ¿quién ha de negar el gran servicio que el Cid presto al cristianismo y à la civilización de Occidente, conte niendo casi solo el formidable empuje de las fanáticas hordas almoravides, vencedoras de Alfonso VI en Zalaca y en Uclés: nube de langostas que abortaron los arenales de la Libia para abrasar hasta el último retoño de la brillante cultura arábigo andaluza tan floreciente en los reinos de Almotamid el de Sevilla y de Almotacin el de Almeria? Cuando en 1094 el proscrito burgalés, con su hueste allegadiza, entró triunfante en Valencia, en uno de los emporios maritimos de la España musulmana, adelantándose poco menos de siglo y medio al más glorioso de los reyes de la casa de Aragón, puede decirse que la Reconquista española salvó una de las crisis más terribles y decisivas de su historia. Recuérdese que la linea del Ebro estaba en poder de los musulmanes, dueños todavía de Zaragoza, Lérida y Tortosa: que los estados cristianos de Aragón y Barcelona no se habían unido aún y eran pequeños y débiles: que era reciente y no bien afianzada la conquista de Toledo; y que el Cid, ocupando à Valencia y à Murviedro, interponiéndose entre los Beni-Hud y los Almoravides, inutilizando á los primeros y venciendo á los segundos, resguardaba no sólo la España oriental, sino la del centro. Las conquistas del Cid duraron lo que su vida: ni él mismo hubiera podido mantenerlas á tal distancia de Castilla y con tantos enemigos diversos; pero el efecto moral fué

grandioso y trascendió á toda la cristiandad (1), como más adelante la conquista de Almería por el Emperador Alfonso VII, aunque fuese igualmente efimera. Fué una toma de posesión anticipada, que marcó el

rumbo para la reivindicación definitiva.

Que el Cid tuvo, más ó menos claro, el sentido de su misión histórica y providencial, lo declaran, no los cronistas y poetas cristiaues, sino el mismo Aben-Bassam, cuyo testimonio ha servido para infamarle. Suyo es el espléndido elogio que va á leerse: hombre extraordinario tuvo que ser quien podía arrançarlos tales de sus enemigos: «El poder de este tirano fué creciendo, de suerte que pesó sobre las cimas más altas y sobre los valles más hondos, llenando de terror á nobles y plebeyos. He oido contar que en un momento en que sus deseos eran muy vivos y su ambición extrema, pronunció estas palabras: «si un Rodrigo perdió esta península, otro Rodrigo la reconquistara». ¡Palabra que llenó de espanto los corazones de los creventes, haciendoles pensar que lo que temian y recelaban sucederia muy presto! Este hombre, que fué el azote y la plaga de su tiempo, era por su amor á la gloria, por la prudente firmeza de su carácter y por su valor heroico, uno de los milagros del Señor. La victoria siguió siempre la bandera de Rodrigo (maldigale Alá!): triunfo de los principes de los bárbaros: combatió muchas veces á sus caudillos, tales como Garcia el de la boca tuerta, y el principe de los Francos (es decir, el Conde de Barcelona) y el hijo de Ramiro (es decir, el rey de Aragón), y con escaso número de soldados desbarato y puso en fuga sus numerosos ejércitos. Hacia leer en su presencia los libros de las gestas de

De ello dan testimonio las solemnes palabras con que el Chronicon Malleacense, escrito en el Mediodía de Francia antes de 1134, registra la muerto del herce: «In Hispania, apud Valentiam, Rodericus Comes, defunctus est, de quo maximus luctus christianis fuit et gaudium inimicis paganis».

los Arabes, y cuando llegó á las hazañas de Al-Mohallab, cayó en éxtasis y se mostró lleno de admiración por este héroe». Rasgo curioso éste de la afición del Cid á la historiografía musulmana, y del generoso entusiasmo que en él suscitaban los antiguos guerreros del Islam, inflamando su ardor bélico con la lec-

tura de sus proezas.

Además del Tesoro de Aben-Bassam, proporcionan interesantes noticias sobre el Cid, una crónica del siglo XII llamada Quitab-el-Jetifá (que antes de Dozy aprovechó Gayangos en las notas de su Al-Makkari) y varios textos árabes posteriores. Pero ninguno iguala en importancia à uno cuyo original se ha perdido, conservándose sólo su versión castellana, sumamente literal al parecer, en la cuarta parte de la Crónica General y en las derivadas de ella, inclusa la particular del Cid. Es un minucioso relato de la conquista de Valencia, atribuido por los redactores de la Crónica á un moro llamado Abenfax ó Abenalfange («et dixo Abenfax en su arábigo, onde esta estoria fue sacada») y de todos modos obra personal y auténtica de uno de los sitiados, escrita con espíritu musulmán, desfavorable al héroe, y contrario de todo punto al que reina en los demás capítulos de la extensa biografía que en el gran libro de Alfonso el Sabio se le consagra. La narración del historiador arábigo es tan minuciosa, que llega á dar en varias ocasiones la tarifa de los precios á que llegaron los víveres durante la carestía del cerco. Încluye una elegía sobre la pérdida de la ciudad (1),

El texto árabe en caracteres vulgares de esta elegia que se halla en la Grant Cronica de Espanya, compilada por orden del Maestre de San Juan, Fernández de Heredia (1985), y que fué publicado en las notas al Cancionero de Baena (1851), no puede ser, según Dozy, el original compuesto en el siglo XI, porque está lleno de barbarismos y solecismos, y además, ni siquiera conserva la forma métrica; sino una retraducción del texto español hecha à fines del siglo XIV y à petición de Heredia, por algún judio que conocía mejor ó peor el árabe vulgar.

Tomo XI.

acompañada de un comentario alegórico; y varios razonamientos del Cid, extraordinariamente curiosos, porque fijan el carácter de sus relaciones jurídicas con el pueblo vencido, y el modo y forma de su gobierno en Valencia. Tan patente es la discrepancia de estilo é ideas entre esta parte de la General y lo restante; tan visibles las huellas de la sintaxis arábiga torpemente calcada, que ya Huber, sin ser orientalista, adivinó la procedencia de tan raro texto, cuatro años antes que Dozy demostrara la misma tesis con su reconocida pericia de filólogo, haciendo ver que algunas frases de esos capítulos, ininteligibles en castellano por lo servil de la versión y sobre todo por el empleo obscuro y vicioso de los pronombres posesivos, resultan claras volviéndolas à traducir al árabe. En lo que ciertamen. te se pasó de listo Dozy, según nuestra expresión vulgar, fué en suponer que el Rey Sabio había intercalado en la Crónica este relato hostil al Cid, para infamar y denigrar, por espiritu de oposición monárquica, al gran rebelde de otros tiempos, al héroe predilecto de la turbulenta aristocracia militar. Tan profundo maquiavelismo no se compadece bien con la cándida manera de compilar que tenían el Rey y los auxiliares de su obra histórica, donde hacinaron cuantos materiales estaban á su alcance, prosaicos y poéticos, latinos y castellanos, sin cuidarse de las contradicciones ni siquiera de la unidad de estilo, sobre todo en esta cuarta parte, cuyas desigualdades son tan notables, que ya en tiempo de Florian de Ocampo sospechaban « algunas personas de muy buen entendimiento», que «todo lo que en ella se contiene estaria primero trabajado y escripto á pedazos por otros autores antigues, y los que la recopilaron no harían más que juntarlos por su orden sin adornarlos ni pulirlos, sin poner en ellos otra diligencia que la que hallaron». También nos parece que Dozy va demasiado lejos por el camino de la fantasía romántica cuando supone que el incógnito cronista hubo de ser uno de los moros que el Cid

mando quemar (?) en 1095 juntamente con el cadi Aben-Chajaf. Como á Dozy le estorbaba el relato de la lapidación del cadí y sus compañeros, en que la General aparece en discordancia con Aben Bassam, no encontró medio más cómodo para desembarazarse de él que quemar vivo al autor, con lo cual es claro que no pudo contar la ejecución del Cadi, y tiene que ser una interpolación apócrifa todo el pasaje, ¡Raro, pero eficaz procedimiento para resolver un problema histórico y eliminar un texto embarazoso! Con toda la reverencia debida al gran orientalista, no puede uno menos de acordarse de aquel gallo pitagórico de uno de los más sabrosos diálogos de Luciano, cuando sostiene que Homero no pudo saber á ciencia cierta lo que paso en el sitio de Troya, porque en aquel tiempo era camello en la Bactriana.

Si el Cid histórico no tuviera muy positiva grandeza, costaria trabajo explicar que en tan breve lapso de tiempo hubiese sido transformado é idealizado por la musa épica, siendo precisamente los cantos más antiguos los que dan más alta y noble idea de su persona. Dozy, que no dejó de advertir la dificultad, crevó resolverla atribuyendo fabulosa antigüedad á la Crónica Rimada, en que abundan los rasgos atroces y bratales, como en todos los poemas de decadencia. Siguióle, aunque por motivos muy diversos. Amador de los Ríos; y gracias á uno y otro erudito, el Cantar de las mocedades de Rodrigo obtuvo inmerecida representación en el cuadro épico de nuestra Edad Media, confundiéndose la rudeza primitiva con la barbarie degenerada. Milá salvó el escollo con su penetración habitual, y restableció en substancia la verdadera cronología, pero no habiendo podido manejar el texto legitimo de la Crónica alfonsina, creyó como todos que en ella estaba el Rodrigo, cuando sólo aparece en la refundición de 1344, sin que por ningún concepto pueda afirmarse su existencia antes del siglo XIV.

Hay que conservar, por tanto, su prioridad al venerable poema de Mio Cid, del cual nadie duda que pertenece al siglo XII. Y es seguro que á este poema habían precedido otros. La existencia de cantos relativos al héroe y en que éste era designado con el mismo apelativo honorifico que en la gesta de Vivar, atribuyéndosele además la calificación de invencible (que por otro lado la historia confirma) está formalmente atestiguada por el autor del poema latino del sitio de Almería unido á la Crónica del Emperador Alfonso VII († 1157). La leyenda épica estaba ya tan adelantada, que hasta comenzaba á levantarse un rival del Cid en la persona de su compañero y lugarteniento Alvar Fañez. Prescindo por ahora de los muy curiosos versos relativos á este héroe, pero no puedo menos de recordar aquellos otros tan sabidos:

Ipse Rodericus, mio Gid semper vocatus, De quo cantalur, quod ab hostibus haud superatus, Qui domuit Mauros, comites quoque domuit nostros... Morte Roderici Valentia plangit amici, Nec valuit Christi famulus cam plus retinere.

Existe, además, una prueba indirecta de la existencia de tal poesía en la singular caución latina que Du-Méril encontró en un manuscrito de la Biblioteca Nacional de París (1) y es sin disputa la más antigua composición que tenemos en alabanza del Campeador, á quien da constantemente este nombre, y no el de Cid. Ya hemos tenido ocasión de mencionar este notable fragmento, que por el empleo de la estrofa sáfico adónica se enlaza con la tradición clásica y eclesiástica, pero que por la acentuación rítmica, por la abundancia de rimas perfectas é imperfectas, y todavia más por el empleo de fórmulas propias de los cantares que se destinaban á la recitación pública, denuncia el in-

Poésies Populaire atines du Moyen Age, 1847, páginas 248-314. El manuscrito perteneció à Baluze, y procedia del monasterio de Santa María de Ripoll. Es de letra del siglo XIII.

mediato y evidente influjo de la musa popular. El poeta es culto, sin duda, como lo prueba el mero hecho de escribir en latín. Es probablemente un monje, y de seguro un clérigo, versado en erudición sacra y profana, que sabe los nombres de Paris, Pirro, Eneas y Héctor, que conoce la existencia de Homero, y hace de ello alarde al principio de su composición:

Eia! gestorum possumus referre
Paris et Pyrrhi, necnon et Æneae,
Multi poetae plurimum in laude
Quae conscripsere.
Sed paganorum quid iuvabunt acta,
Dum iam vilescant vetustate multa?
Modo canamus Roderici nova
Principis bella.
Tanti victoris nam si retexere
Coeperim cuncta, non haec libri millo
Cap ere possent, Homero canente,
Summo labore,

Pero en esta misma contraposición de la gloria del Campeador á la de los héroes antiguos, se descubre el arranque de un poeta moderno, avezado á escuchar en las plazas y en lengua vulgar las alabanzas del héroe castellano, y que por hábito, ó por artificio é imitación deliberada, convoca todavía al pueblo para escucharlas, como si el pueblo pudiera entenderle y él fuese un verdadero y legitimo juglar:

Eia!... lactando, po puli catervae, Campidoctoris hoc carmen audite: Magis qui cius frett estis ope, Cuncti venite...

El verso que hemos subrayado prueba la extraordinaria antigüedad de la canción latina, puesto que se dirige á los mismos contemporáneos del Gid, á los que habían estado confiados en su amparo y esfuerzo. Es tan rigurosamente histórica que concuerda en gran manera con la Gesta leonesa. Después de una breve indicación de las primeras hazañas del Cid en tiempo de D. Sancho, de su desgracia y destierro en tiempo

de Alfonso VI, y de su victoria contra el conde Garcia Ordoñez en Cabra, comienza á tratar, como si hubiera de ser asunto principal del poema, del cerco del castillo de Almenara, y de los preparativos del Campeador para salir à pelear contra el Conde de Barcelona y el rey Alfagib de Lérida. Aqui, abandonando el poeta la manera compendiada y lírica con que antes ha procedido, hace una larga y pomposa descripción de la armadura y caballo de Rodrigo, terminando con ella el fragmento, que no pasa de 129 versos. La descripción es de carácter tan épico, que algunos la han supuesto versión ó refundición de algún cantar de gesta castellano. Lo que no parece muy verosimil, á pesar de la respetable opinion de Milá, es que el poemita latino se escribiese en Catalaña (1). Los indicios que se alegan, tales como el haberse encontrado en un manuscrito de indudable procedencia catalana, el nombre de Hispania dado à la tierra de moros, según costumbre de aquella región, y los epitetos honorificos que se aplican al Conde de Barcelona, y que parecen inoportunos tratándose de un vencido, son de muy poca fuerza. El primero nada prueba en cuanto á la composición del cantar, sino en cuanto al origen de la copia parisiense. El nombre de Hispania parece empleado en su sentido recto y genérico, comprendiendo lo mismo los reinos moros que los cristianos, puesto que unos y otros sintieron el peso de las armas del Cid, y cabalmente en lo que insiste más el poeta es en las derrotas del Conde de Cabra y el de Barcelona:

> Iubet e terra virum exulare : Hinc coepit ipse Mauros debellare, Hispaniarum patrias vastare, Urbes delere...

(½) También Du-Méril sospechó que había sido escrita para cantarse por el pueblo de Lérida, sin más fundamento que la mención que se hace del Alfagil Herdae. Pero Lérida estaba todavía en poder de musulmanes cuando la canción se compuso, según toda apariencia.

Unde per cunctas Hispaniae partes, Celebre nomen cius inter omnes Reges habetur, pariter timentes, Munus solventes...

El elegio del Conde de Barcelona es harto exiguo, pues se reduce á decir que le rendian parias los Madianilas, es á saber: que algunos principes moros eran tributarios suyos. Compárese ésto con la efusión que hay en las estrofas dedicadas al Cid, «cuyas hazañas no cabrían en cien libros, aunque el mismo Homero los escribiese», y no se dudará que el autor del poema tuvo que ser un castellano. Caso muy singular bubiera sido que con tanto entusiasmo se cantasen en Cataluña las hazañas del que tan duramente escarmentó dos veces al Conde soberano de Barcelona, haciéndole prisionero y poniéndole á rescate; y que precisamente una de estas derrotas se tomase por tema, al parecer principal, de un poema escrito en la antigua Marca Hispánica.

Dejando aparte este curioso rudimento de una epopeya erudita, que al parecer quedó aislado y sin derivaciones, convirtamos los ojos un momento al que por excelencia se llama Poema del Cid, obra del siglo XII sin disputa, aunque más bieu de su segunda mitad que de la primera, pues no parece que puede admitirse menor lapso de tiempo para que la historia se transformase en poesía, modificándose las circunstancias de hechos muy capitales, introduciéndose otros enteramente fabulosos, y depurándose el carácter del héroe hasta un grado de idealidad moral rarisimo en la poesía heroica. Si en esto último pudo tener mucha parte el genio puro y delicado á la par que varonil y austero del gran poeta anónimo, en la alteración de la historia nos inclinamos á creer que está exento de culpa, y que la leyenda estaba formada antes de él. Nos lo persuaden el mismo candor y sencillez de su narración, propios de quien cuenta cosas sabidas de todo el mundo y tenidas por verdaderas, la ausencia de todo artificio y combinación arbitraria de la fantasia, que tanto contrasta con las monstruosas invenciones que luego veremos en la Crónica Rimada. El Poema del Cid no es histórico en gran parte de su contenido, pero nunca es antihistórico, como á la continua lo son esos fabulosos engendros. Tiene no sólo profunda verdad moral, sino un sello de gravedad y buena fe que excluye toda impostura artistica y nos mueve à pensar que en la mente del poeta y en la de sus coetáneos estaba ya realizada la confusión entre la historia y la levenda. De la primera conserva rastros en pormenores que no han de rechazarse ligeramente aunque no se hallen en la Crónica latina y en los demás textos históricos, pues nada tienen de inverosímiles en sí mismos, y es patente la exactitud geográfica y la coherencia del relato. A veces puede acertar el Poema y no la Gesta, puesto que ambos documentos se fundan en tradiciones orales, y el historiador latino dice expresamente que omite muchas cosas quizá porque no las sabía á ciencia cierta. («Bella autem et opiniones bellorum quae fecit Rodericus cum militibus suis et sociis non sunt omnia scripta in hoc libro»). A este número pueden pertenecer las correrías victoriosas del Cid en Alcocer, Daroca y Molina, que el Poema refiere y la Crónica omite; y aun el lance de los judíos, que tiene todas las trazas de anécdota verdadera. Pero en otras muchas cosas, es evidente que el autor del Poema, o por razones de composición, o por mera ignorancia de los hechos, se aparta de la puntualidad histórica, reduciendo, por ejemplo, á una las dos prisiones del Conde de Barcelona, confundiendo á Garci Ordonez el de Cabra con el de Najera, alargando tres años el sitio de Valencia, que no pasó de veinte meses, anteponiendo la toma de Murviedro y la batalla de Játiba à la conquista de Valencia, y omitiendo en ésta toda la variedad y riqueza de pormenores que sobre las divisiones y bandos de los sitiados y sobre la espantosa hambre que padecieron consigna la Crónica árabe intercalada en la General. El ambiente del Poema es francamente histórico, é históricos son también muchos de los nombres, pero en otros, de los más importantes, sigue el cantor épico una tradición alterada: llama D. Elvira y D. Sol á las hijas del Cid, que realmente se nombraban Cristina y Maria, y las casa en segun. das nupcias con un Infante de Navarra y otro de Aragón, siendo así que el marido de la segunda fué Berenguér Ramón III, Conde de Barcelona.

Aun con todas estas alteraciones y confusiones tendría el *Poema del Cid* más de histórico que de fabuloso, si no perteneciese enteramente à la levenda el hecho capital al que parece concurrir toda la acción, el drama doméstico y heroico que con tanta grandeza v sencillez se desenvuelve en el último de los tres cantares que en su estado actual integran el poema. En vano el doctisimo P. Berganza (1), que hizo esfuerzos tan desesperados como ingeniosos para salvar al pie de la letra la tradición épica, defendió todavía como histórico el primer casamiento de las hijas del Cid con los Infantes de Carrión; contradicho no solamente por el silencio de todos los documentos anteriores al Poema y à la Crónica General, que en esta parte le sigue, sino por el epitafio de uno de los tales Infantes, el llamado Fernando Gómez, donde se declara que había muerto en 1083, nueve años después del matrimonio del Cid con D. Jimena y once años antes de la toma de Valencia; constando por otra parte que desde 1077 no poseía en tenencia el condado de Carrión ningún individuo de la familia de los Vani-Gómez ó Beni-Gómez, sino el bien conocido Pedro Ansúrez. No están muy claros los motivos que pudo tener la poesia épica para inmolar tan fieramente á esta familia histórica. Dozy creyó ver en ello un rastro de la antigua enemistad de los castellanos contra los leoneses: hipótesis plausible, aunque

Antiquedades de España, I, 512-22.

acaso demasiado sutil. Más sencillamente se puede explicar por la confusión entre los Vani-Gómez, y otros Infantes de Carrión, descendientes de Ordoño el ciego y de la hija de Bermudo II D." Cristina, y emparentados con los García Ordóñez de Cabra y de Nájera, grandes enemigos del Cid. Con el segundo de estos Condes asistieron à la infeliz jornada de Salatrices junto à Calatrava (1106) sus sobrinos los Infantes de Carrión, y tanto ellos como el tío, no sólo mostraron escaso valor en la pelea contra los Almoravides, sino que luego cometieron la felonia de pasarse à los Musulmanes. Del recuerdo de tan fea traición, confundidas ya las varias personas que simultánea ó sucesivamente llevaron el título de Infantes de Carrión, nació la leyenda épica, en que también se confunde à los dos Garcia Ordoñez y se inmola toda su parentela a la gloria del Campeador.

Sería temerario é inoportuno emprender aquí el estudio del Poema del Cid, cuando no lo exige nuestro asunto, que sólo trae á consideración la venerable gesta en cuanto es origen y fuente de varios romances, como adelante veremos. Pero es imposible dejar de saludar de pasada este singular monumento de nuestra poesía heroica, el más puro y genuino de toda ella, y una de las obras más profundamente homéricas que en la literatura de ningún pueblo pueden encontrarse. Agotados parecen en obsequio suyo los términos de la alabanza desde que en 1779 tuvo la fortuna y la honra de publicarle el erudito D. Tomás Antonio Sánchez, medio siglo antes de que empezasen á salir del polvo las innumerables canciones de gesta francesas (1). A ninguna de ellas, incluso el Rollans.

<sup>(1)</sup> En 1832 inauguró este género de publicaciones Paulino Paris con el Roman de Berthe. La Chanson de Rollans no fué publicada hasta 1837, por Francisco Michel. En esto como en tantas otras cosas nos adelantamos los españoles, quedándonos rezagados después.

cede la de Mio Cid la palma épica; y en la general literatura de Europa no encuentra más rival que los Nibelungen, aun con la desventaja de ser nuestro poema trasunto de la vida histórica y carecer del fondo mítico y tradicional propio de la epopeya germánica. A los ojos de la crítica moderna, poco importa la tosquedad y rudeza de las formas lingüísticas y métricas, que tanto ofendia á los críticos académicos de otros tiempos. Nadie cae hoy en la insensatez de regular los productos de la inspiración primitiva con el canon de las escuelas clásicas. Sólo á los griegos fué concedido, por especial privilegio de su indole estética, lograr á un tiempo la espontaneidad de la infancia y la perfección de la edad madura. En las demás literaturas, cuando la reflexión artística llega, el genio épico huye ó se transforma en lírico. Lo que constituye el mayor encanto del Poema del Cid y de canciones tales, es que parecen poesía vivida y no cantada, producto de una misteriosa fuerza que se confunde con la naturaleza misma, y cuyo secreto hemos perdido los hombres cultos. La persona del poeta, juglar ó rapsoda, nada importa, y por lo común es desconocida. Su asunto le domina, le arrastra, le posee enteramente, y pone en sus labios el canto no aprendido, indócil muchas veces á la ley del metro y al yugo de la rima. Ve la realidad como quien está dentro de ella, la traslada integra, no por via de representación, sino por via de compenetración con ella, y alcanza así la plena efusión de la vida guerrera ó patriarcal, tanto más sana y robusta cuanto más se ignora á si propia.

Además de las condiciones universales del género, tiene nuestro poema otras peculiares suyas que le dan puesto muy alto entre los productos de la musa épica. Una es el ardiente sentido nacional, que sin estar expreso en ninguna parte, vivifica el conjunto con tal energía, que la figura del héroe, tal como el poeta la trazó, es para nosotros símbolo de nacionalidad, y fuera de España se confunde con el nombre mismo de

nuestra patria. Débese tan privilegiado destino, no precisamente á la grandeza de los hechos narrados, puesto que mucho mayores los hay en nuestra historia y nunca volaron en alas del canto, sino al temple mo. ral del hérce, en quien se juntan los más nobles atributos del alma castellana, la gravedad en los propósitos y en los discursos, la familiar y noble llaneza, la cortesía ingenua y reposada, la grandeza sin énfasis, la imaginación más sólida que brillante, la piedad más activa que contemplativa, el sentimiento sobriamente recatado y limpio de toda mácula de sofisteria ó de bastardos afectos, la ternura conyugal más honda que expansiva, el prestigio de la autoridad doméstica y del vínculo militar libremente aceptado, la noción clara y limpia de la justicia, la lealtad al monarca y la entereza para querellarse de sus desafueros, una mezcla extraña y simpática de espíritu caballeresco y de rudeza popular, una honradez nativa, llena de viril y austero candor. Si algunas de estas cualidades llevan consigo su propia limitación: si el sentido realista de la vida degenera alguna vez en prosaico y utilitario: si la templanza y reposo de la fantasia engendra cierta sequedad: si falta casi totalmente en el poema la divina (aunque no única) poesía del ensueño y de la visión mística, reflexiónese que otro tanto acontece en casi todos los poemas heroicos, y que á la mayor parte de ellos supera el Mio Cid en humanidad de sentimientos y de costumbres, en dignidad moral, y hasta en cierta delicadeza afectuosa que se siente más bien que se explica con palabras, y que suele ser patrimonio de los hombres fuertes y de las razas sanas. No debia de ser muy bajo el nivel del pueblo que en pleno siglo XII acertó à crear à su imagen y semejanza tal figura poética, comenzando por desbastar la materia en gran parte informe que le ofrecia un héroe histórico, ciertamente de primera talla, pero á quien el criterio más indulgente y benévolo no puede reconocer exento de graves impurezas éticas y políticas, de

verdaderos rasgos de ferocidad y codicia, de fría y cautelosa astucia en sus tratos con infieles y cristianos. Pero debajo de esta escoria bárbara estaba el oro purísimo del alma heroica del Cid, y éste es el que el gran poeta anónimo acertó á sacar por un instinto de selección estética, que acaso en ningún otro tema

épico ha ravado tan alto.

Afortunadamente el *Poema* es bastante conocido de los lectores cultos de todo país, para que pueda cualquiera comprobar por si mismo la certeza de las observaciones precedentes, y descubrir otros nuevos aspectos dignisimos de loor en esta nacional y sagrada antigualla; ora se atienda à la energica simplicidad de la composición que procede arquitectónicamente por grandes masas, ora á la variedad de tonos dentro de la unidad del estilo épico y de la precisión gráfica que le caracteriza, ora á la valentía en las descripciones de batallas, ora al cuadro incomparable y grandioso de la asamblea judicial de Toledo, ora á los toques variados y expresivos con que están caracterizados los amigos y los émulos del Campeador. Y cuando subamos con el Cid á la torre de Valencia, desde donde muestra á los atónitos ojos de su mujer y de sus hijas la rica heredad que para ellas había ganado, nos parecerá que hemos tocado la cumbre más alta de nuestra poesía épica, y que después de tan solemne grandeza solo era posible el descenso (1).

(1) Oyd lo que dixo el que en buen ora nasco:

"Vos, querida et ondrada mugier, et amas mis fijar,
My coraçon é mi alma,
Entrad conmigo en Valencia la cas,
En esta heredad que vos yo he ganada.>
Madres é fijas las manos lo besauan,
A tan grand ondra ellas à Vulencia entrauan,
Adelinó myo Cid con ellas al aleaçar,
Ala las subie en el mas alto logar;
Oios velidos catan à todas partes,
Miran Valencia commo iaze la cibdad,
E del otra parte a oio han el mar,
Miran la huerta espessa es e grand,
Al-an las manos para Pios rogar,
Desta ganancia commo es buena et grand.

Es bien sabido que el *Poema del Cid* en el único y tardio manuscrito (del siglo XIV) que nos le ha conservado, está incompleto al principio, además de faltarle luego, en diversos puntos, otras dos hojas. Estas

Myo Çid e sus companas a tan grand sabor estan, El yuierno es exido, que el março quiere entrar. Dezir uos quiero nuenas d'alent partes del mar. (Versos 1063-1620).

Cuando el rey de Marruecos planta sus tiendas delante do Valencia, exclama el Cid:

"Grado al Criador é a padre espirital!
Todo el bien que yo he, todo lo tengo delant:
Con afan gané a Valencia, et hela por heread,
A menos de muert no la puedo dexar;
Grado al Criador e a Santa Maria Madre,
Mis fijas e mi mugier que las tenso aca;
Venidom' es delicio de tierras dalent mar,
Entraré en las armas, non lo podré dexar:
Mis fijas e mi mugier verme an lidiar.
En estas tierras agenas veran las moradas commo se facen,
Afarto veran por los olos commo se guna el pan.\*
Su nuger e sus fijas subiolas al alcacar;
Alçauan los olos, tiendas vieron fineadas:

«Qués e co, Cid. si el Criador vos salue!

«Ya, mugier ondrada, non ayades pesar!
Riqueza es que nos acrece maravillesa e grand;
A poco que viniestes, presend ues quieren dar:
Por casar son nuestras dias, aduzen nos axuvar »

"Mugier, sed en este palacio, si quisiéredes en el alcaçar;
Non ayades pauor porque ne veades lidiar.
Con la merçod de Dios e de Santa Maria Madre,
Crecen el coracon porque estades delant,
Con Dios aquesta lid yo la he de arrancar.

(Versos 1623-1656).

Sigo la numeración del Sr. Menéndez Pidal, cuya edición paleográfica ha dejado fuera de uso todas las anteriores, entre las cuales, además de la de Sánchez, merecen honroso recuerdo las de Damas Hinard (1859), Bello (edición póstuma, 1831), Janer (1864), Volmöller (1879), y la más reciente de Archer Huntington. Sólo los tres últimos editores tuvieron presente el códice del Poema, que existía en Bivar en tiempo de Sánchez, y hoy posee D. Alejandro Pidal. Las enmiendas de Bello y Damas Hinard son conjeturales, y lo mismo otras varias, á veces muy atinadas, propuestas por Milá, Lidforss (1895), Cornu y otros filólogos.

son fáciles de restablecer por la comparación con las Crónicas en que entró prosificado el Poema, pero en torno à la laguna inicial se han perdido los críticos en opuestas conjeturas, opinando los menos que la canción actual es sólo la última parte de una mucho más extensa que debió de comprender entera la biografía poética del Campeador, ó á lo menos una gran parte de ella; y creyendo otros, con mejor acuerdo, que no ha de ser mucho lo que falta, pues el poema, en su estado actual, dividido en tres cantares que comienzan con la salida del héroe desterrado de Castilla, y terminan con el castigo de los Infantes de Carrión 🔻 el nuevo y honroso matrimonio de las hijas del Cid, contiene suficiente materia épica, ordenada con sencillez y holgura, y con un plan cuya unidad es innegable, puesto que sin el precedente de la conquista de Valencia y de los tesoros que alli encontró el Cid. no hubieran entrado los Infantes en codicia de casarse con sus hijas, ni hubiera pasado lo demás que en el poema se relata. Hacer dilatadas biografías ó Crónicas rimadas de los personajes históricos y épicos, es propio de los hábitos de la poesía erudita, del mester de clerecía (el Alejandro, el Fernán González...), pero es enteramente inusitado en la poesía heroico-popular, donde á veces los cantos se sueldan ó yuxtaponen, pero sin perder su diferencia originaria y sustantiva. El Mio Cid fué una de las varias canciones de gesta que en el siglo XII se cantaban sobre los hechos de Rodrigo de Vivar, pero no fué de ningún modo la gesta única. Para encontrar restos de las perdidas, tenemos que acudir á las Crónicas, comenzando por la matriz de todas, que es la General de Alfonso el Sahio.

Apenas ha habido libro más citado que este en todas las controversias sobre el Cid, y, sin embargo, es cosa probada que todos los que hablaron de esta parte de la *General* hasta nuestros tiempos, sin excluir á Dozy, ni á Amador, ni á Milá, cayeron en el error de tomar por texto primitivo de la Crónica el de sus refundiciones, lo cual les indujo á afirmar que se encuentran en él cosas que efectivamente no se hallan : error, como veremos, de transcendentales consecuencias por lo que ha embrollado y confundido el proceso

cronológico de nuestra tradición épica.

El hecho de no encontrarse tal ó cual levenda en la auténtica Crónica del Rey Sabio, es para mi prueba casi infalible de que no existia aún en tiempo de su regio autor, ó por lo menos de que no se cantaba ni se había escrito. Esta presunción es mucho más fuerte en lo tocante al Cid, pues se ve que en su biografía pusieron los redactores de la Crónica especial esmero. acudiendo á todas las historias latinas y arábigas que pudieron hallar, y aprovechando el texto de dos canciones de gesta, además de algunas noticias tradicionales y anécdotas de varia procedencia. Esta biografia del Campeador, aunque no forma cuerpo aparte, sino que se presenta interpolada con los sucesos generales del reino, tiene una extensión tan desproporcionada, que excede á la de cualquiera de los monarcas de Asturias, León y Castilla, y, sin embargo, todavía está muy lejos de los desarrollos que alcanzó en la Crónica de 1344 y en las siguientes. Lo que falta, pues, en la General, no ha de atribuirse à ignorancia de los compiladores, que sería muy inverosímil en una labor hecha con tanta diligencia, sino á la carencia de otras 🍍 fuentes poéticas ó prosaicas, á mediados del siglo XIII.

El Tudense, el Toledano, y la gesta leonesa (ó un texto análogo á ella) dan el armazón de la General en la parte histórica, completándose el relato con la importantísima Crónica árabo del sitio de Valencia, quo tan doctamente ha restaurado y comentado Dozy.

Las fuentes poéticas de la General son dos por lo menos, pero no las que se han supuesto. Ante todo hay que advertir que los buenos manuscritos no dicen una palabra de las mocedades do Rodrigo, ni aluden para nada al cantar del rey D. Fernando. Contienen, si, la extensa narración poética del cerco de Zamora y del juramento en Santa Gadea, que ofrece bastante unidad y bastante materia épica para haber formado por si sola un cantar de gesta. Este cantar era, sin duda, de gran belleza, y pertenecia á la mejor edad de nuestra musa épica. La General, al prosificarle, conservó mucha parte del diálogo y de los asonantes: abundancia que es mayor todavía en las Crónicas retocadas con presencia de nuevos originales poéticos, y explica la facilidad con que la prosa historial volvió á transformarse en romances.

Ha pasado en autoridad de cosa juzgada que el poema actual del Cid estaba copiado casi á la letra en la Crónica, y aun los que como Milá se hicieron cargo de las profundas diferencias entre ambos textos, las atribuyeron à la diversa indole de ambas obras, teniéndolas por adiciones y variantes de un redactor histórico que no apartaba la vista del Poema, y aun á veces trancribia fielmente su texto. Pero D. Ramón Menéndez Pidal ha probado, sin dejar resquicio á la duda (1) que la canción de Mio Cid utilizada en la General no era el poema cuyo texto conocemos hoy, sino otro más moderno, una refundición de él, que si no diferia mucho hasta el verso 1.251 (lo cual explica la equivocación de los críticos), era en todo lo restante mucho más prolijo y recargado de incidentes, introducia menos personajes, daba á otros un papel que no tienen en el *Poema*, rebajaba en gran manera la majestad solemne del cuadro de las Cortes, exageraba las cifras de hombres y de riquezas, á estilo de la epopeya decadente, y en cambio se esforzaba en reparar los olvidos y descuidos del primitivo autor, modificando, por ejemplo, en sentido moral el lance de los judios, y haciendo que el Cid les pagase puntualmente los seiscientos marcos y les pidiese perdón por

TOMO XI.

<sup>(1)</sup> El Poema del Cid y las Crónicas Generales de España (en a Revue Hispanique, 1898).

el engaño de las arcas. Pero aunque el actual Poema del Cid no figurase entre los materiales de la Crónica General, ni sirva ésta sino en raros casos para corregir su texto, es cierto que fué prosificado en otra Cró-

nica de que luego hablaremos.

La famosa de 1844 (Segunda General) todavia se aparta más de la letra del Poema, aunque no nos parezca tan probado que fuese por influjo de una nueva refundición. En cambio contiene dos partes enteramente nuevas y de grande interés: la leyenda de las fabulosas mocedades de Rodrigo, y la partición de los reinos por D. Fernando el Magno. Que una y otra proceden de originales poéticos, lo dicen las Crónicas mismas: «É por esta onra que el rey ovo fué llamado después el par de Emperador, é por esto dixeron los cantares que passó los puertos de Aspa à pesar de franceses»... «Fallamos en el cantar que dizen del rey don Fernando, que en Castil de Cabezón yaciendo él doliente partió los reinos así como dixiemos et non dió ontonces nada á su fija doña Urraca».

La primera de estas citas responde con bastante

exactitud á estas dos líneas del Rodrigo:

Por esta rrason dixeron : El buen rey don Fernando — par fué de Emperador...

y el fondo de la narración en ambos textos es el mismo: contienda entre Gómez Gormaz y Diego Lainez: muerte del Conde por Rodrigo: quejas de D.ª Jimena al Rey: matrimonio del Campeador: sus primeras victorias contra moros: romería á Santiago y visión de San Lázaro en figura de leproso, que promete al Cid su asistencia para hacerle invencible en las batallas: desafío con Martín González, campeón del Rey aragonés D. Ramiro, sobre la posesión de la ciudad de Calahorra: pretensiones del Emperador, del Rey do Francia y del Papa sobre el señorio de España, de la cual reclaman vasallaje: expedición triunfante del Cid y del rey D. Fernando, que pasan los Pirineos, llegan

à Paris y vencen, rinden y humillan à todos sus adversarios.

Pero aunque el cuadro general sea el mismo en la Crónica Rimada y en la de 1344, basta cotejarlas para ver que es imposible que el texto prosaico hava salido. no ya del informe centon de la Rimada, que tal como está no puede remontarse más allá de fines del siglo XIV, sino de los fragmentos indudablemente antiguos que contiene. No se trata sólo de una refundición diversa, como creyó Milá, ni tampoco de «modificaciones voluntarias, nacidas del intento de dar á la narración mayor verosimilitud y enlace con otros hechos conocidos, y suavizar la fisonomía del héroe». Las diferencias son tan de bulto y tan continuas, que ninguna de estas explicaciones basta. Mientras que el Rodrigo emplea treinta y un versos para referir las contiendas entre los de Gormaz y los Lainez, la Crónica dice secamente «que andando Diego por Castiella tovo gresgo con el conde D. Gómez, señor de Gormaz, é ovieron su lid entre amos, é Rodrigo mató al Conde». La victoria sobre los cinco reyes moros en Montes de Oca precede al casamiento del Cid en la Crónica, y es posterior en el poema. A veces la primera es más rica de pormenores descriptivos, como en la pelea del Cid y Martin González. Episodios enteros del Rodrigo, como el juicio y condenación de los condes Garci-Fernández y Jimeno Sánchez, faltan en la Crónica. El Rodrigo de ésta es un vasallo sumiso y leal, à quien el Rey arma caballero; el del poema no pasa de escudero, y es un personaje brutal, discolo é insolente. La expedición á Francia está contada de un modo menos absurdo por el cronista, y faltan los pormenores más groseros, como la deshonra de la Infanta de Saboya y los desacatos al Papa. Cuando se creia ciegamante que las mocedades estaban en la Crónica de Alfonso el Sabio, podia suponerse con alguna verosimilitud que tal ó cual variante de éstas (la mayor parte nó) habían nacido de una especie de reacción

monárquica contra el Cid republicano (!) que fantaseó Dozy, pero cuando las vemos aparecer en una Crónica anónima de 1344, donde no se ve más fin y propósito que compilar á destajo saqueando literalmente los textos, no puede satisfacer ya tan ingeniosa explicación.

Creemos, en cambio, que Milá acertó de plano al conjeturar que el trozo más indisputablemente viejo de la *Crónica Rimada*, es, á saber, el fragmento de indole lírica en loor de Fernando el Magno, no fué originalmente un canto separado, sino introducción de un cantar más extenso, cuyo héroe no era el Cid, sino el Rey:

El buen rey don Fernando — par fué de Emperador; Mandó à Castilla la Vieja — é mandó à León; É mandó à las Asturias — fasta en Sant Salvador; Mandó à Galicia — onde los caballeros son, É mandó à Portogal — esta tierra jensor... À pesar de franceses — los puertos de Aspa pasó, À pesar de reys — é à pesar d'emperadores, À pesar de romanos — dentro en París entró,

Con gentes honradas — que de España sacó...

Este cantar no parece que pudiera ser otro que el de la partición de los reinos, desconocido hasta ahora por no hallarse rastros de él en la General de Alfonso el Sabio, ni en la particular del Cid, pero que afortunadamente se halla prosificado en la Crónica de 1344, donde ha tenido la suerte de encontrarle el Sr. Menéndez Pidal, que muy pronto le dará á luz restaurado y precedido de un sabio comentario. Entretanto, nos ha comunicado el precioso texto, y de él vamos á copiar algunos fragmentos para dar idea de este nuevo cantar de gesta que tan inesperadamente viene á acrecentar el corto número de los que poseemos.

Comienzan los restos de este cantar en el capítulo que trata «de commo murió don Fernando é de las cosas que acontescieron en su muerte». Después de consignada la versión erudita y religiosa que, derivada del Silense al Tudense y al Toledano, se incorporó en la primera *Crónica General*, entra con brusca transición

el relato popular de esta manera:

«E después que (el Rey) fué en Cabecon llegó ende el Cid Ruy Diaz é el cardenal don Ferrando su fijo que era legado en toda España (1). E quando legó al Rey su padre besole las manos, é dixo: «Padre señor, gquién vos conseió partir ansi vuestros regnos, é non dar á vuestras fijas doña Urraca é doña Elvira ninguna cosa?». E el rey yasia mucho desacordado, é quando oyó fablar al cardenal su fijo acordó é fué muy esforzado por el grant plaser que ovo con él é dixole: «Fijo, tres dias ha que yo fuera muerto, sinon por Dios que me quiso atender para vos ver, é quanto á lo que desides que partí mis regnos é non dy á mis fijas, esto non fué salvo ende porque non ovo quien me acordar, é por ende quiero que vos los repartades commo tovieredes por bien. Ca yo di á don Sancho á Castiella, que es flor de los Regnos, mas á Dios non plega que él los logre, nin faga fijo que herede el regno después de su muerte, porque dos veses me desonrró feriendo en mi presencia à don Alfonso é à don García sus hermanos, é non ovo por ello ningunt mal... E el Cardenal le dixo: «Señor, yo non porné mano en tal cosa, ca don Sancho veo andar muy esquive trayendo á todos mal».

«E en todo esto don Arias Gonçales avía enviado á la infanta doña Urraca que se veniese á toda priesa, quel Rey su padre estava para morir, é ella quando oyó desir aquello, vinose luego, é don Arias Gonçales, en que oyó desir aquello al Cardenal començó á desir á grandes boses: «¿Onde sodes, doña Urraca mi criada la infante? Yo cuidé por vos ser mas honrrado mas mal peccado non coydo que será ansi». E la Infante,

Personaje enteramente fabuloso, nacido del ayuntamiento de D. Fernando con la infanta saboyana, según la versión del Rodrigo.

como vido el recabdo, tomó consigo á su hermana doña Elvira é con ellas cinquenta doñas é doncellas é fueronse à muy grant priesa é llegaron à Cabcçon do yasia su padre. È antes que llegasen à la villa salió á recebirlas don Arias Gonçales é á ellas plogo mucho con él é preguntáronle luego por el Rey é él les dixo que estava mucho afincado é que los físicos non le davan espacio mas de cinco días. E el rey don Ferrando en todo esto era muy apremiado é afincado del grant dolor é coyta que ovo, é dixo : «Muerte, vete, apor qué me afincas tanto, ca uno de los ojos me has quebrantado, ca yo bien coydaría que quando era sano que á todos los omes del mundo daría batalla?» E las Infantes commo venieron de su camino llegaron à Cabecon é descendieron cerca de los palacios del Rey su padre é començaron de faser muy grant llanto é muy dolorido, desiendo muchas palabras de grant duelo, en tal manera que todos los que las oyan avien dellas grant piedat, é ellas yendo ansí fasiendo tan grant llanto, saliéronlas à rescibir el rey don Alfonso é el rey don Garçía é el Çid Ruy Dias é el conde de Cabra, é el Cid les quiso besar las manos, mas ellas non quisieron, é entonces le dixo doña Urraca : «Cid, ruegovos que vos pese de nuestro mal é desamparo é que vos querades ayudar á nos con el Rey, porque non finquemos asy desamparadas, ca bien sabedes vos, Cid, que siempre vos yo amé é onrré é ayudé en quanto pude». E el Cid dixo: «Señora, grant tuerto sería en vos yo non servir, é digovos que por mi parte non perderedes nada, ca yo bien conosco que siempre me fesistes bien é merçet é por ende yo vos prometo, señora, que si yo mi señor el Rey fallo con su fabla, que vos faga que quededes bien heredada é otrosi vuestra hermana dona Elvira eso mismo, é para esto vos faredes ansi que vre vo primeramiente al Rey é mostrarle he todo vuestro fecho, é después yredes vos é vuestra hermana con vuestras dueñas é donsellas fasiendo muy grant llanto, é el Rey á las vuestras

boses recordará é preguntará quién sodes é vo diré que sodes sus fijas. E después que le este dixo fuese para el Rey é commo entró, levantáronse á él don Sancho é don Alfonso, ca ya el padre los avia fecho Reyes, é el conde don García de Cabra. E dixo el Conde al Cid: «¿Onde tardastes tanto, ca el Rey preguntó mucho por vos é agora está ya cerca de la muerte?» E el Cid quando esto oyó començó á dar boses desiendo ansi: «¡O mi buen señor, rey don Ferrando, é commo finco yo de vos desamparado!» E el Rey quando ovó las boses del Cid fué entrando ya quanto en su acuerdo, é quando supo que era el Cid, folgó mucho con él é dixole: « Myo Cid, vos seades bien venido, mi buen leal vasallo: nunca Rey tan buen consegero ovo nin tan leal, jonde tardaste tanto?; ruegovos que consegedes siempre bien à mis fijos, ca si vos ellos quisieren creer siempre serán bien aconseiados. é yo quisiera vos dar alguna cosa en que biviésedes si antes veniérades que los Reynos fueran partidos, mas agora non vos puedo dar ninguna cosa. E el rey don Sancho que estava ende dixo entucuçe: «Señor, dalde la que tovierdes por bien en mi tierra», é el Rey tuvógelo á bien lo que desia, é dió al Cid un condado en Castilla, é el Cid besóle la mano é agradesciógelo mucho. E ellos en esto estando entraron las Infantas con todas sus dueñas é doncellas por los palacios dando grandes boses é fasiendo grandes llantos, que non era ombre que las viese que dellas non oviese grant piedat. E desiendo: «Padre é señor, ¿qué fezimos vos porque ansi quedamos desamparadas?» E después llegaron al lecho donde el yazia, e tomóle doña Urraca la mano é besóla desiendo ansi: «Aqui yasedes el rey don Ferrando mi padre é mi señor, é mi grant quebranto malo fué el día en que yo nascí: partistes los regnos vuestros, é de mi non curastes nin fuestes nembrado nin de doña Elvira para nos dar alguna cosa, é fincamos ansí desamparadas. E quien vos conseió que non diésedes á nos alguna cosa fiso grant pe-

cado, é por ende, señor, vos pedimos por mercet que vos acordedes é nembredes de nos, ansí como de vuestras fijas». E el Rey preguntó al Cid quién eran, é él le dixo : «Señor, son vuestras fijas doña Urraca é doña Elvira que fincan muy pobres é muy desamparadas». E el Rey quando las conosció començó de ilorar con grant duelo que dellas avía, é dixo ansí: «Mando à vos, mis fijos, é à todos los altos omes, que me dexedes un poco en tanto que fablo con el Cid». E ellos todos los que ay estavan con el salieronse luego fuera de la cámara donde el Rey yasia é fuéronse á un corral é desque fueron en el corral començaron de faser grant roydo unos con otros, é el Cid ovo por ello grant pesar é tomó su espada en la mano é salió del palacio fuera à ellos, é traxolos à todos muy mal salvo à los Reyes, é desiéndoles que estoviesen quedos, si non que los mataria por ello, é otrosy que ninguno non entrase al Rey fasta que las Infantes estoviesen con él é oviesen su recabdo de todo lo por que fueran venidas al Rey su padre. E un cibdadano quiso entonçes fablar, é el Çid metió la mano al espada, é fué para él por le dar con ella desiéndole que si se non callasse él é los otros que moriría por ello. El el conde don García de Cabra quando vió que los el Cid ansy traya tan mal, dixole que fasia muy grant sinrason en traer ansi mal tantos altos omes commo ally eran. E el Cid le dixo que si le pesava que non daría por ello ninguna cosa, é á aquellas palabras se levantaron luego los vandos, é unos llameron Carrión é otros Bivar. É el rey don Fernando acordó al roydo que era grande en el corral, é fizolos todos llamar, é dixoles: « Amigos, ruégoos que me non desamparedes ni desonrredes en cima de mis días». E entonce tomo el Cid al Rey por la mano, é dixole: «Otra ves, señor, pidovos por mercet que seades nembrado de vuestras fijas dona Urraca é doña Elvira, é les dedes alguna cosa en que biuan é que non finquen desamparadas». E dichas estas palabras del Cid, dixo la infante doña

Urraca: «Padre señor, pidoos por mercet que vos arecordedes de la jura é promiesa que fisiestes á la reyna doña Sancha mi madre quando le prometistes buena cima, é á mi desposastes con el Emperador d'Alimaña, é él morió ante que conmigo casase é agora finco nin biuda nin casada». E el Rey quando oyo las palabras de las fijas, acordó é alçó la cabeça é púsola sobre su mano é dixo á sus fijos é á sus ricos homes: «Amigos, sabet que por esta fija perderé yo el alma é otrosi por doña Elvira, é qualquier de vos mis fijos que las heredare dele Dios mi bendición». E entonce mandó à todos salir del palacio, é fincó él solo é el Cid con él. E dixo el Rey al Cid: «¿Tenedes por bien que parta otra ves los regnos para mis fijas non finquen deserdadas?» E el Cid le dixo que lo non tenía por bien, porque el fecho del Rey firme é estable debe ser, mas tomad à cada uno de vuestros fijos un poco de lo que le distes, é dándolo é repartiendo á ellas fasérseles ha algo». E dixo el Rey: «¿Pues qué tenedes por bien que les tome?» E el Cid dixo: «Tomad al rey don Alfonso à Camora con todo su término é con la meytad del infantadgo, é tomad á don García á Villafranca de Valcacer é Ponferrada é Valdomios é Valdorna con sus términos fasta la villa de Palas, é tomad al rey don Sancho Sant Fagunt é Lobatón é Valdenebro é Medina de Rioseco ansi commo parte con Estremadura, é daldo á vuestras fijas». E el Rey dixo entonces: «Mucho les dades». E el Cid dixo entonces: «Señor, sus hermanos lo acortarán». E esto así devisado, fiso el rev llamar á sus fijos é todos sus ricos omanes, é dixoles: «Fijos, vuestras hermanas doña Urraca é doña Elvira fincan desamparadas, é yo dixieles que si alguno de vos quisiese dar de lo suyo en que biviesen, que faria en ello mesura é avería la mi bendición.E ago: ra veo que ninguno de vos non les quiere faser bien alguno. E pues que ansi es non vos pese de lo que yo en ello fesiere». E ellos dixeron que les plasía de faser todo aquello que su mercet fuese, é entonce levantóse don Alfonso de cerca del Rey é tomó al Cardenal é al Cid por las manos é fabló con ellos en rasón de las Infantas, é dixoles que por couplir con la voluntad del Rey su padre que él quería dar á sus hermanas do la su parte tierra en que biviessen, é declaróles luego lo que les queria dar, é después que esto ansi fué fablado é devisado, entró al palaçio, é el Cardenal é el Cid contaron al Rey lo que les dixiera don Alfonso. E él dixo: «Señor, vos partistes los roynos é distes à cada uno de nos lo que toviestes por bien. E agora á mi paresce que ninguno destos mis hermanos non quieren catar lo que vuestra mercet les dixo que diessen à vuestras fijas doña Urraca é doña Elvira en que biviessen. E, señor, pues que así es, quiéroles yo dar de las mis tierras en que bivan, é esto por faser vuestra voluntad, é porque vuestra mercet non sea dellas pecador. E dió luego á doña Urraca á Camora con sus términos fasta á Senabria é dió á doña Elvira Toro con sus términos con la meytad del infantadgo, ansi como ya deximos». Et el rey don Ferrando quando esto oyó, fué mucho pagado de aquel fijo, é dixo: «Fijo, dete Dios la su gracia é bendición é la mía, é ruego yo á Dios que ansi como hoy son partidos los Regnos entre vos todos tres, que ansi los ayas tú juntos, é seas dellos señor, é Dios te dé la mi bendición que seas bien ditto sobre todos tus hermanos, é todo aquel que ayudare á quitar á doña Urraca é á doña Elvira mis fijas esto que tú les das haya la mi maldición». E entonce dixo á don Sancho é á don Garçía que les quería tomar alguna cosa para lo dar á doña Urraca é á doña Elvira su hermana, é tomó á don Sancho à Sant Fagunt con todos los términos que suso deximos, é otrosi à don Garcia la villa frança de Valcacer con todos los otros lugares, segunt fueron devisados por el Cid, é después que esto fué fecho é afirmado fiso jurar à todos sus fijos sobre los Santos Evangelios, é en esta jura otorgaron que fuese malditto é nunca fesiese fijo que fuese señor del Regno el

que fuese contra esto quél mandava á ellos, é ellos lo otorgaron desiendo amen, mas por sus grandes pecados todos quebraron las juras salvo el rey don Alfonso

que siempre la mantuvo».

En el capítulo siguiente se refiere «cómo don Arias Gonçales mandó basteçer Camora á su fijo Rodrigo Arias». Interviene después un nuevo personaje «don Nuño Fernandes», hijo del rey D. García de Navarra y sobrino de D. Fernando, que viene también á querellarse de que el moribundo rey no le deja nada: «Senor tio, sea vuestra mercet de vos recordar de mi é me dar la tierra que vos mi padre dexó en guardia». El Rey contesta que va lo ha repartido todo, y que tome de su haber mueble lo que quiera, à lo cual don Nuño no se conforma. Asperas palabras del rey don Sancho á D. Nuño, que se va á su posada muy sañudo y jurando que el nuevo rey de Castilla ha de arrepentirse de lo que dice. «E yéndose encontró con su amo (ayo) den Alvito, é dixole: «Nuño Ferrando, cómmo venis asi ó qué recabdastes con el Rey?» E don Nuño Ferrando le contó todo lo que le acaeciera con el rey don Sancho. E don Alvito le dixo: «Yo vos diré agora commo podedes esto bien vengar: mandat luego armar todos vuestros cavalleros é mandaldes que tengan la puerta del palaçio, é vos entrad dentro é mandat al portero que non dexe entrar nin salir ninguno sin vuestro mandado, porque los vasallos del rey don Sancho no están agora y con él, é por esto podedes vos faser é desir todo lo que vos quisierdes, é ansi averedes derecho del.» E don Nuño Ferrando se otorgó en esto, é despues que lo ovo todo guisado tornose al palaçio, é commo entró asentose cerca del Rey don Ferrando é dixo al Rey don Sancho: «Téngome por desonrrado de vos de las palabras que me avedes dichas, ca bien sabedes vos que non es rason que vos bese la mano». E el Rey don Sancho le dixo : «Lo que vos he dicho primero vos digo agora, é seredes bien conseiado de ser mi vasallo. É disen que á estas pala-

bras que se levantó don Nuño Ferrando é que dió al Rey don Sancho una tan gran puñada en el rostro, que le quebranto un diente en la boca é derribólo sobre el lecho donde yacia el Rey don Ferrando, é al roydo acudió el Rey é preguntó qué era aquello, é el Carde. nal dixo: «Señor, si non esforçades en tanto que trayades mal á todos, bien creyo, que es muerto el Rey don Sancho». E el Rey don Ferrando dixo entuençe: «Agora fuese muerto, ca yo nunca fallé en España quien me alcase la mano si non él que me desourré dos veses en mi casa, teniendo al infante don Alfonso é al infante don Garcia, mis fiijos, sus hermanos anto mi». E entonce dixo don Sancho a don Nuño Ferrando : «Non me matedes, é darvos he por ello el Reyno de Navarra». E don Nuño Ferrando le dixo: «Pues ante me lo daredes que me salgades de las manos, é sinon agora, vos mataré luego». E estonce dixo el Cardenal: «Don Nuño Ferrando, dexat al Rey don Sancho, é vo vos so fiador que vos faga dar el Reyno de Navarra». E eutonce el Rey don Sancho prometió à don Nuño Ferrando por antel Rey don Ferrando su padre é el Cid Ruy Dias é el conde don Suero é ante otros altos ommes que le daria el Reyno de Navarra, mas algunos disen en este lugar que estas palabras non suenan bien nin han semejança de ser creidas, ca otros hermanos avia y, é este don Nuño Ferrando después duró poco».

Sosegadas estas pendencias en torno de su lecho de muerte, el rey D. Fornando, antes de rendir el alma á Dios, hace en presencia de sus ricos hombres una plática á sus hijos, exhortándolos á guiarse en todos sus hechos por el consejo del Cid, y dándoles otras saludables amonestaciones políticas: «Por ende vos ruego, mis fijos, que siempre vos ayades é avengades bien con los fijosdalgo de vuestras tierras, faciéndoles siempro bien é mercet é otrosí á todos los otros ommes que vos lo fuesen demandar (ca non conviene à los Reyes ser avarientos) é eso mesmo faset á

los pobres de las vuestras villas, cibdades é lugares, é amat vuestros pueblos, non les fasiendo sin rason, ca todos me servieron bien é ayudaron á ganar la tierra é á vosotros finca. Sed sisudes, templados, muy sofridos é esforçados en las batallas é muy francos en partir vuestro aver é sed mesurados de breve palabra é bien rescebientes, onrrat los extrangeros, set muy verdaderos, castos é tenprados, é fieles católicos, fijos obedientes á la santa fee de nuestro señor jhuxpo, defendet siempre vuestros reynos á los moros, é tomaldes de los suyos, é avet pas é concordia». E ellos dixeron que ansi lo farian» (1).

El cuadro de la piadosa muerte del Rey no se aparta en lo substancial del que trazan las crónicas latinas, trasunto aqui de la verdad histórica, pero la musa popular añade algunos rasgos como el atribuir la absolución final al supuesto hijo de D. Fernando, Cardenal y legado en España, y el rito muy notablo de pedir la candela, que también está en la General contando la

muerte de D. Sancho.

Tal es lo más culminante del Cantar de D. Fernando, y perdónese tan larga cita en gracia á la novedad del documento y en justo homenaje al grande investigador que nos ha cedido las primicias de él. No es necesario indicar, porque son visibles, los rastros de versificación y estilo poético que hay en todo este trozo, del cual por vía indirecta y remota proceden a gunos romances. Tampoco es difícil calcular apro-

(1) Estos consejos recuerdan los de Carlomagno à su hijo en Le Couronnement Loys (Gautier, Épopées Françaises, III, 774-781. Algunas otras circunstancias del Cantar de D. Fernando tienen también remota semejanza con otras del mismo poema. La pendencia de D. Sancho y Nuño Fernándes es casi tan brutal como la de Hernaut de Orleans y Guillermo el Chato que le mata de un puñetazo à los pies de Carlomagno, pero el carácter de Guillermo, defensor de los derechos del hijo de Carlomagno à quien pone en la cabeza la corona que Hernaut queria usurpar, cuadra mejor con el del Cid.

ximadamente à qué edad de nuestra poesía épica debe referirse, puesto que su verbosidad lánguida, su empeño de apurar las situaciones, le colocan manifiestamente en el período de decadencia á que corresponde el segundo cantar de los Infantes de Lara y que aproximadamente podemos fijar en los últimos años del siglo XIII y primer tercio del XIV. Por la elevación de los pensamientos políticos, por la dignidad religiosa y moral del conjunto, el Cantar de D. Fernando, aunque tiene rasgos harto ásperos en la descripción de la pendencia entre el rey don Sancho y el navarro Nuño Fernández, y aun en las interesadas y apremiantes quejas de Doña Urraca (que ciertamente no brilla por la ternura filial), es poema de mejor temple que el Rodrigo, pero no puede ser anterior à él, puesto que presupone su conocimiento, haciendo intervenir un personaje enteramente fabuloso, nacido de la fantasia del autor de aquél cantar, el cardenal hijo bastardo de D. Fernando y de la princesa de Saboya deshonrada por el en su fantástica expedición à Francia: especie que algunos cronistas del siglo XIV rechazaban ya con desprecio: «E algunos dizen en sus cantares quo avia el Rey un fijo de ganancia que era Cardenal en Roma é legado en toda España, é abad de San Fagund, é arcediano de Sant Yago, é Prior de Mont Aragon: este avia nombre D. Fernando, mas esto non lo fallamos en las estorias que los Maestros escrebieron, ó por ende tenemos que non fué verdad» (1).

(1) Crónica manuscrita citada por Berganza (Antigüedades de España, I, 420) en estos términos: «El Sr. D. Juan de Ferreras me hizo estos días favor de prestorme una Historia, que comienza por el Rey Don Fruela Segundo, y acaba con el Santo Rey Don Fernando, la qual creo que compuso alguno de los que escrivieron historia para formar la General del Rey Don Alonso el Sabio.»

Esta Crónica no puede ser otra que la llamada de once Reyes (con más propiedad de veinte), de la cual poseo un códico, y on él (fol. CXXIII), constan con alguna ligora variante las pa-

Tampoco cabe admitir que el Cantar de la partición de los reinos y el del Cerco de Zamora hayan podido formar parte de un mismo poema, no sólo porque del segundo hizo uso el regio autor de la Crónica General que desconoció el primero, sino por el opuesto espíritu con que están concebidas ambas narraciones. El autor del Cantar de D. Fernando, que de seguro era leonés, maltrata horriblemente al rey D. Sancho II, presentándole como traidor á sus juramentos, hijo desnaturalizado y maldito que por dos veces llega á levantar la mano á su padre, y cobarde y apocado en el lance con Nuño Fernández. Por el contrario, el cantar del Cerco de Zamora respira lealtad castellana, piadoso sentimiento por la memoria de aquel monarca, indignación contra sus matadores, y cierta recelosa frialdad respecto de Alfonso VI, como se muestra bien en la escena de la jura.

Creemos, pues, que fueron tres (aun sin contar con el de Mio Cid) los cantares de gesta que se incorporaron en la prosa de las dos Crónicas Generales. Y quizá puedan encontrarse rastros de otros poemas en las variantes posteriores, que son innumerables, aunque el Sr. Menéndez Pidal ha acertado á reducirlas á un cierto número de tipos, cuya filiación queda perfectamente demostrada (1). La primera Crónica, la de Alfonso el Sabio, dejó de copiarse muy pronto, y sus raros manuscritos cayeron en olvido. La de 1344 fué abreviada en el mismo siglo XIV; esta abreviación se perdió, pero de ella proceden, según indicios segurísimos, otras tres compilaciones: la de Veinte Reyes, la Ter-

labras citadas por Berganza: «Mas esto non lo fallamos en las ystorias de los maestros que las escripturas composieron, é por ende tenemos que non fue verdad...» A pesar de esta reprobación tan explícita, la Crónica de once Reyes, como derivada de la de 1841, utiliza el Cantar de Don Fernando, sin cuidarse de las contradicciones.

 Crónicas generales de España, descritas por R. Menéndez Pidal. (Catálogo de la Real Biblioteca. Manuscritos). Madrid, 1895. cera General, que es la impresa por Ocampo, y la que Amador de los Ríos llamaba Crónica de Castilla. Entre ellas merece singularisimo aprecio la de Veinte Reyes, porque apartándose de todas las demás, prosifica integro el Pocma del Cid desde el verso 1094 en adelante, conforme al texto que poseemos, pero leido en manuscrito diverso y acaso más antiguo que el de Per Abbat, por lo cual sirve para rectificarle con excelentes lecciones y también para restituir las dos hojas perdidas.

En cuanto á la famosa Crónica particular del Cid, que en 1512 publicó en Burgos el abad de Cardeña Fr. Juan de Velorado, ya demostró Amador de los Rios que no es más que un fragmento de la Crónica de Castilla. Tiene más importancia que ninguna otra para el estudio de los romances, y hasta la circunstancia de haber sido divulgada por la imprenta desde principios del siglo XVI hizo más duradera su influencia, que alcanza á los poetas artísticos. La bibliomanía ha dado un precio extrafalario á los antiguos ejemplares de esta Crónica del Cid, pero el aficionado modesto puede cómodamente disfrutarla en la esmerada reimpresión que de ella hizo Huber en 1844 (1).

Hemos visto que durante todo el siglo xiv, y acaso à principios del xy, continuó la actividad historial aprovechándose de los cantares de gesta y haciéndolos entrar en el archivo de las tradiciones nacionales. Pero no porque la poesía se transformase en historia perdiendo su ritmo, dejaba de conservar su vitalidad propia, la cual se manifiesta en los continuos retoques de que las crónicas eran objeto, y en la aparición de una obra de distinto carácter, que señala más claramente que ningún otro dato el tránsito de la antigua forma

<sup>(1)</sup> Chronica del famoso cavallero Cul Ruydiaz Campeador. Nueva edición con una introducción histórica-literaria por D. V. A. Huber, catedrático de Literatura Moderna en la Universidad de Berlin. Marburg, 1814.

de los cantares de gesta á la moderna de los romances. Claro es que aludo á la famosa Crónica Rimada de las cosas de España, que en 1846 imprimió Francisco Michel (1). El incorrecto manuscrito de la Biblioteca Nacional de París que nos ha conservado esta obra. no es anterior al siglo xv, y no errará mucho quien retrase por lo menos hasta la segunda mitad del XIV el texto mismo, que es un centón histórico-poético de tradiciones orales confusas y mal aprendidas, de fragmentos de antiguos cantares, y de glosas que indican que ya comenzaba á perderse el sentido de la tradición épica. Parece el cuaderno de apuntaciones de un juglar degenerado que embutió en él todo lo que sabía ó presumía saber. Infiel copista y torpe refundidor, tiene el mérito de haber salvado las reliquias de una poesía que ya en su tiempo comenzaba á ser vieja, y que tendía por un lado á disgregarse en canciones breves, y por otro á agruparse de un modo mecánico y gresero en vastas compilaciones sin unidad orgánica como esta Crónica Rimada, que tiene también algo de geneológica (otra forma de decadencia nacida en el siglo XIV). Puede conjeturarse que fué escrita en algún pueblo del obispado de Paleucia, de cuyas antigüedades eclesiásticas parece muy devoto el compilador, dedicando largo trecho á la leyenda de la cueva de San Antolin y de su hallazgo por el rey don Sancho el Mayor, à quien llama constantemente Sancho Abarca. Conocemos ya la parte relativa á los jueces de Castilla, al conde Fernán González y á sus sucesores. Esta revuelta y descosida introducción comienza en prosa, pero no tardan en percibirse las asonancias, y muy pronto se formaliza el status poético, merced al sencillo procedimiento de ligar las holgadas lineas de la versificación épica con el socorrido asonante a-o. El metro que domina es, sin duda, el de hemistiquios

<sup>(1)</sup> Reimpresa en Viena, 1817, por Wolf, y en Madrid, 1851, por Durán, como apéndice al segundo tomo de su Romancero. Tomo XI.
23

de ocho silabas, à pesar de grandes irregularidades, que sólo en parte se explican por lo detestable de la

copia y por la intercalación de glosas.

Lo que podemos llamar el cuerpo de la Crónica, es el Rodrigo, o gesta de las mocedades del Cid, que consideramos dividida en dos cantares, aunque sin la expresa división que separa entre si los tres del Poema de la vejez. Son materia del primer cantar los hechos del joven Rodrigo en España, y del segundo su novelesca expedición à Francia con el rey don Fernando. El canto lírico en alabanza de éste es, como ya se advirtió, un fragmento descarriado de otro cantar, que debe de ser el de la partición de los reinos. Lo comprueban la diferencia de asonante, que aqui es agudo en ó; la frase inicial «por esta razón dixieron», que prepara la intercalación; el epíteto extraordinariamente honorifico que se aplica al conde don García de Cabra «de todos el mejor», y que sería extemporáneo en un poema encomiastico del Cid, de quien aquel personaje fué enemigo capital; y otros indicios que se desprenden de la mera lectura de aquellos valientes versos, cuya arrogancia é impetu bélico revelan un poeta de temple superior al que compuso el Rodrigo:

> Apellidóse Francia con gentes en derredor, Apellidóse Lombardía, asy como el agua corre... Apellidóse Alemaña con el emperador, Pulla é Calabria é Sicilia la mayor, E toda tierra de Roma con quantas gentes son, E Armenia é Persia la mayor, E Flandos é Rrochella, é tierra de Ultramont, E el Palasin de Blaya, Saboya la mayor.

La leyenda de las mocelades do Rodrigo, cuyas principales circunstancias conocemos ya por la Crónica de 1344, se presenta aqui muy desarrollada y transformada, lo cual es prueba infalible de elaboración posterior. Por primera vez nos enteramos del origen de la enemistad entre el conde Gormaz y Diego Lainez, bien distinto por cierto del bofetón y el de-

safio ridiculamente imaginados por los autores de romances artísticos y por los dramaturgos (1). ¡Cuánto más nos complace hoy la poesía bárbara y sincera del juglar, que no entendía de tales tiquismiquis de honor y cortesia, sino de agravios materiales y palpables, de quemar casas y robar ganados, y secuestrar las lavanderas que iban al rio; siglo XI puro y no siglo XI de teatro:

El conde don Gomes de Gormas á Diego Laynes fiso daño, Ferióle los pastores é robóle el ganado.
A Bivar liegó Diego Laynes, al apellido fué llegado.
Y fueron correr á Gormas, quando el sol era rayado.
Quemaronle el arrabal, é comensaronle el andamio,
E traen los vasallos é quanto tiene en las manos;
E traen los ganados cuantos andan por el campo;
E traen por dessonrra las lavanderas que al agua están lavando.
Tras ellos salió el conde con cient cavalleros fijos dalgo,
Rebtando á grandes boses á fijo de Layn Calvo:
«Dexat mis lavanderas, fijo del alcalde cibdadano,
Ca á mí non me atenderdes á tantos por tantos...»

Por supuesto, no hay ni asomo del famoso conflicto trágico entre el amor y la piedad filial. En el Rodrigo pasan las cosas de un modo mucho más primitivo. Rodrigo se muestra algo menos bárbaro que su padre con Doña Jimena, á quien concede la libertad de sus hermanos, y Doña Jimena se muestra algo más conciliadora que estos hermanos suyos que quieren vengar la muerte del Conde, dando quince días de plazo á Rodrigo y á su padre para venirlos á quemar en las casas de Bivar. Ella va á Zamora á pedir justicia al Rey, y el matrimonio que propone es una manera de

(1) Ridiculos por lo anacrónicos, pero no puede negarse que es sobaranamente dramática la forma que á estos sentimientos dió Guillén de Castro:

Lavé con sangre el lugar Adonde la mancha estaba; Porque el honor que se lava, Con sangre se ha de lavar. composición judicial, á la cual Rodrigo se somete de mal talante:

Allí cavalgó Ximens Gomes, tres doncellas con ella van, E otros escuderos que la avían de guardar. Llegaba á Samora, do la corte del rey está, Llorando de los ojos é pidiendo piedat. «Rey, dueña so lasrada é aveme piedat. Orphanilla finqué pequeña de la condessa mi madre. Y fijo de Diego Laynes fissome mucho mal; Prissome mis hermanos, é matôme á mi padre, A vos que sodes rey véngome á querellar. Señor, por merced, derecho me mandat dar». Mucho pessó al rey, é comenzó de fablar: «En grand coyta son mis reynos; Castilla alcarseme ha: E si se me alçan Castellanes, y faserme han mucho mal». Quando lo oyó Ximena Gomes, las manos le fué bessar. «Merced (dixo), señor; non lo tengades á mal-Mostrarvos he assosegar á Castilla é á los reynos otro tal. Datme à Rodrigo por marido, aquel que maté à mi padre».

## Veamos ahora la escena del desposorio:

Essas oras dixo el rey al conde don Ossorio su amo:
«Datme vos acá essa doncella, despossaremos este losano...»
Salió la doncella, é tracla el conde por la mano.
Ella tendió los ojos, é á Rodrigo començó de catarlo.
Dixo: «Señor, muchas mercedes, ca este es el que yo demando.»
Ally desposavan á doña Ximena Gomes con Rodrigo el Caste[llano.]

Rodrigo respondió muy sannudo contra el rey Fernando: «Señor, vos me desposastes más á mi pesar que de grado; Mas prométolo á Christus que vos non besse la mano, Niu me vea con ella en yermo ni en poblado, Y fasta que vensa cinco lides en buena lid en campo». Quando esto cyó el rey, fisose maravillado, Dixo: «Non es este ome, más figura ha de peccado».

El carácter del Cid en toda la gesta es no popular, como se ha dicho, sino feudal y antimonárquico, reflejando á maravilla el de los turbulentos ricos hombres del siglo XIV, en que seguramente fué compuesto.

Témome de aquestas cartas, que andan con falsedat, E deste los rreys muy malas costumbres han...

exclama Diego Lainez, al recibir las letras regias que

le llaman à la corte: exclamación muy natural en boca de cualquier magnate contemporáneo de Alfonso XI ó de Don Pedro, que recordara la muerte de D. Juan el Tuerto en Toro ó la del infante D. Fadrique en el alcázar de Sevilla.

Para prevenir la negra alevosia que injustamente sospechan, Rodrigo y su padre se presentan en Zamora con trescientos hombres armados, dispuestos à no retroceder ante el regicidio, por defender la vida de su señor:

Desque los vió Rodrigo armados, començó de fablar : «Oytme (dixo) amigos, parientes é vasallos de mi padre;

Tan negro día haya el rey commo los otros que ay están. Non vos pueden desir traidores por vos al rey matar; Que non somos sus vasallos, nin Dios non lo mande; Que más traidor sería el rey, si á mi padre matasse, Por yo matar mi enemigo en buena lid en campo.

La idea del vasallaje indigna de tal modo à Rodrigo, que se niega à besar la mano del Rey, y se tiene por afrentado porque la besó su padre. El pobre Rey tan gratuitamente injuriado, hace en todo el poema el más triste papel, à pesar de las victorias que se le atribuyen. Rodrigo le toma bajo su protección, es su adalid y su consejero, y el que le hace triunfar de sus enemigos, y el alma de todo. La expedición à Francia es obra suya: él es el que hiere en las puertas de Paris, retando à los doce Pares; él quien rechaza desdeñoso la corona del imperio de España, ofrecida por el Papa:

Allí fabló Ruy Dias, ante que el rey don Fernando: «Dévos Dios malas gracias ay, Papa Romano, Que por lo por ganar venimos, que non por lo ganado; Ca los cinco reynos de España syn vos le besan la mano. Viene por conquerir el emperyo de Alemania,

Finalmente, hasta el brutal propósito que el Rey lleva á ejecución de deshonrar a la hija del duque de Saboya, le es sugerido villanamente por el Cid, que lleva á su tienda á la doncella, cuya hermosura se describe de esta suerte:

Vestida va la infanta de un baldoque preciado, Cabellos por las espaldas commo de un oro colado, Oios prietos commo la mora, el cuerpo bica tajado.

Essas oras dixo Rodrigo: «Señer, fasedlo privado, Embarraganad á Francia, si á Dios ayades pagado, Suya será la desonrra, yrlos hemos cenostando.

¡Bajo y torpe ideal de venganza que muestra cuánto habían descendido en el siglo XIV la musa épica y la sociedad castellana! Es cierto que el disgusto que causan estas y otras brutalidades de la Crónica Rimada (juntamente con el tono de fanfarronada é hipérbole que en toda ella domina) se templa un tanto con algún episodio de muy diverso caracter, como la suave legenda mística de la aparición de San Lázaro en figura de malato ó leproso, á quien alberga el Cid só una capa verde aguadera, y que en premio de su caridad le promete larga serie de victorias, de las cuales será signo infalible el resuello de calentura que sienta en las espaldas y en el pecho al entrar en la lid. Pero aun esta misma piadosa levenda no ha de ser muy antigua, porque pertenece à un género maravilloso que es muy raro en nuestra poesía histórica, y que más bien parece derivado de alguna escritura monacal.

Basta con el rápido análisis que precede y con los antecedentes que sobre otros poemas y crónicas dejamos expuestos, para comprender cuán gravemente erró Dozy, y erraron después de él muchos otros, dando á la Rimada, ó si se quiere al Rodrigo, una antigüedad superior á la del mismo Poema del Cid, y haciéndola retroceder nada menos que al primer tercio del siglo XII. D. Manuel Milá destruyó para siempre esta tesis con una argumentación que es modelo de claridad y fuerza lógica, y que todavia puede reforzarse hoy con el dato decisivo de no hallarse las Mocedades

en la primera Crónica General. Un poema tan profundamente histórico como el Mio Cid, que parece verídico hasta cuando se aparta de la historia, no puede menos de haber precedido con distancia de muchos años, de más de siglo y medio, á un poema novelesco y extravagante, juego arbitrario de la fantasia, que nada respeta de la historia más que el nombre del Cid, el de su padre, algo de su genealogía, y dos ó tres pormenores de poca monta; y que en todo lo demás la ofende y maltrata sin escrúpulo con invenciones tan monstruosas que de ningún modo hubieran sido toleradas en el siglo XII ni siquiera en el XIII. Las mocedades de un heroe jamás han sido cantadas antes que las hazañas de su edad madura, que son las que le graniean nombre inmortal. El Aquiles de la Iliada precedió a todas las Aquileidas; la sublime muerte de Roldán fué cantada siglos antes que sus infancias. Todas estas colecciones de anécdotas juveniles sobre los personajes históricos son un producto bastardo y decadente, criado á los pechos del ocio y de la frivola curiosidad, ó nacido del afán de lucro que llevaba á los juglares épicos á la explotación de un nombre famoso. La mayor barbarie en los sentimientos y en las costumbres no prueba mayor ingenuidad en el poeta del Rodrigo que en el de Mío Cid, sino info: rior nobleza de alma y una predilección marcada por todo lo intemperante y violento. Para explicar el sentido político, antifrances, antimperialista, y aun si se quiere antiromano, del cantar de las Mocedades, parece demasiado atavismo remontarse á las olvidadas querellas del cambio de rito, y de la reforma cluniacense y de las pretensiones de Gregorio VII; cuando tan frescos debian de estar en la mente del juglar, si floreció cuando pensamos, otros motivos más próximos que avivasen su descontento contra la gente de ultramontes: tales como el sueño imperial de Alfonso el Sabio, desamparado y aun menospreciado por el Papa, la excomunión fulminada contra D. Pedro, y el

estrago y desolación que las grandes compañías francas trajeron à Castilla en los dias luctuosos de Nájera y Montiel. Tan galvaje explosión de odio y rencor como hay en algunos pasos de este poema, sólo en medio de tal tormenta se concibe. Además, el Rodrigo, con todo su antigalicismo, presenta invenciones novelescas análogas á las de la epopeya francesa decadente: Puymaigre ha notado que la estratagema ó broma del Cid cuando se finge hijo de un mercader de paños para burlarse del duque de Saboya, coincide con otra análoga del Roman de Jehan de Paris, que en su redacción actual es del siglo xv, pero que acaso tendría una forma poética anterior. Todavia abundan más las reminiscencias de textos castellanos: las hay casi literales del Poema del Cid; las hay de los mesteres de clerezia, pero sobre todo de las gestas épicas secundarias, sin que pueda decirse que la imitación sea inversa, puesto que en las otras leyendas es natural y lógico lo que en la de las Mocedades resulta forzado. Los arrebatos de independencia caballeresca del joven Rodrigo, sin ofensa ni provecación alguna de parte del Roy, y las precauciones que toma para ir á su corte recelando una asechanza, son repetición, y repetición mala, de lances semejantes, pero mucho más justificados, en los cantares de Bernardo y de Fernán González: recuérdense los admirables romances

Con cartas y mensajeros — el rey al Carpio envió... Castellanos y leoneses — tienen grandes divisiones...

Comparense con la Crónica Rimada, y se verá lo que pierde en el cotejo. La expedición à Francia no es más que una paredia infeliz del triunfo de Bernardo en Roncesvalles. El vesallaje que el Emperador exige es el mismo que babía pretendido Carlomagno, según nuestros cantares, y la formula del tributo parece groseramente calcada sobre el de las cien doncellas:

Que diessen quinse doncellas virgines en cada año E fuesen fijasdalgo, E dies caballos, los mejores del reynado....

Hay que rebajar, por tanto, mucho del valor y antigüedad que suele concederse à la *Crónica Rimada*, aunque sea de todos modos un documento curiosisimo y el más próximo à los romances hasta por su ritmo.

Los romances del Cid son más numerosos que los de ningún otro ciclo, y ya desde antiguo alcanzaron el honor de ser impresos aparte por Juan de Escobar y Francisco Metje, habiendo sido la colección del primero de vulgar lectura en España hasta nuestros propios días, y origen de la primera traducción francesa que sirvió de texto al famoso Cid de Herder, libro capital en los anales de la literatura alemana. Escobar, y probablemente Metje, cuyo rarísimo Tesoro no hemos visto, incluyeron, tomándolos de las colecciones generales, todos los romances asi populares como artisticos que llegaron á su conocimiento, predominando con gran exceso los segundos, algunos de los cuales han logrado, con más ó menos justicia, universal nombradía dentro y fuera de España (1). En la breve reseña que voy á hacer prescindiré de este gé-

(1) La lista, aunque no completa, de las numerosas ediciones del Romancero de Escobar, puede verse en los catálogos que acompañan à la grande obra de Durán, en los Studien de Wolf, en el Catálogo de la biblioteca de Salvá y en otros libros muy conocidos. Entre las modernas merecen particular aprecio la de Francoforto (Frankfurt) 1828, con un prólogo castellano del Dr. Julius y una biografía del héreo compuesta por el célebre historiador suizo Juan de Müller; la de Keller (Stuttgart, 1840), la de Carolina Michaëlis, más completa que ninguna, puesto que contiene 205 romances (Leipzig, Brockaus, 1870) y la muy selecta de Milá y Fontanals (Barcelona, 1884) que sólo admitió 103.

El Romancero de Horder, que es una obra poética de primer orden, debe estudiarse en la edición de S. A. Voegolin: Herders Cid, die franzocsische und die spanische quelle (Heilbronn, 1879).

La paráfrasis francesa en prosa que sirvió de principal texto

nero de romances, cuyo interés y valor poético no niego, y me ceñiré á los 40 que Wolf admitió como viejos en la Primavera, si bien á alguno de ellos todavía pudiera regateársele el calificativo, que de todos modos ha de entenderse en sentido lato. Tendré también en cuenta alguno que otro conservado por la tradición oral. Para mayor claridad en la enunciación dividiré estos romances en tres grupos, según los asuntos de que tratan: 1.º, mocedades de Rodrigo; 2.º. partición de los reinos y cerco de Zamora; 3.º, conquista de Valencia; felonía y castigo de los condes de Carrión.

Entre los romances del primer grupo, encontramos uno (28 de la *Primavera*) ciertamente moderno (puesto que tiene la mayor parte de las terminaciones en consonante perfecto, y no aparece en ningún libro anterior á las *Rosas* de Timoneda) el cual introduce en la tradición graves modificaciones y añade circunstancias que prosperaron mucho en la poesía artística. Supone que Diego Lainez tenía tres hijos; que Rodrigo era el menor y bastardo; é inventa (á no ser que lo tomase de un cantar perdido) la prueba bárbaramente épica de morderles los dedos para probar su valor:

Tomóle el dedo en la boca — fuertemente le ha apretado, Con el gran dolor que siente — un grito terrible ha echado...

prueba que los romanceristas posteriores atenuaron en la de apretar las manos. A pesar de los rasgos de dureza primitiva que este romance conserva, se observa en otras cosas la degeneración del tipo heroico. Las algaras, saqueos y correrias de los Gómez y los Lainez se convierten en un lance de caza sobre quitar una liebre á unos galgos: el Cid mata al conde, no en lid campal y al frente de sus vasallos, como en el poe-

à Herder aparoció en la Bibliothèque Universelle des Romans (2.º volumen del mes de Julio de 1783) y se atribuye à un tal Conchut.

ma, sino en un lance personal y á puñaladas. La bastardia de Rodrigo no debe contarse entre las invenciones de última hora: ya algunas crónicas como la General impresa por Ocampo tuvieron cuidado de rechazarla. Diego Lainez, según esta Crónica, tuvo de una villana à Fernando Diaz «y los que leen la estoria dicen que este fué Mio Cid, mas en esto yerran». Había, pues, historia escrita que lo decía (probablemente algún cantar de gesta) y fue especie que tuvo: crédito entre el vulgo, no precisamente porque democratizaba el personaje, sino por aquella vieja preocupación que suponía mayor valor y agudeza en los bastardos, preocupación que también expresa Shakespeare en El Rey Lear. Todavia à fines del siglo xvII el ingenioso novelista Francisco Santos se refiere con desprecio à «un libro manuscrito» que decia que el Cid fué bastardo nacido en una molinera (1). Pero éstas fueron tradiciones sporádicas que apenas dejaron huella en los romances, si bien es notable que en niugún documento poético se haga mención de la madre del Cid, que fué, según la historia, D.ª Teresa Rodríguez, hija del conde de las Asturias Rodrigo Alvarez.

(1) La Verdad en el potro y el Cid Resucidado (Madrid, 1686). P. 85. «Dixo otro: ¿si seria cierto que hubo Cid? Si (respondió), que yo tengo un libro manuescrito en que dize que le huvo, y que fue bastardo, avido en una molinora; y en verdad que he leido infinitos libros, pero jamás he oído dezir quién fuesse su madre. Calla, maldita longua (dixo el Cid), que no hay huessos libres de tu rabiante filo».

El libro de Francisco Santos, tan curioso como todos los suyos, contiene cuatro romances artísticos (ó más bien fragmentos de romances), que no están en las colecciones antiguas, pero sí en la de Carolina Michaëlis.

También al Prior de San Juan D. Hernando de Toledo, famoso hijo bastardo del Gran Duque de Alba, se le supuso engendrado en una molinera, como puede verse en la comedia de Lope de Vega El Aldehuela y en la de D. Francisco de Villegas El Hijo de la molinera y Gran Prior de Castilla. No hay controversia posible en cuanto al origen de los famosos romances:

Cabalga Diego Lainez — al buen rey besar la mano... Cada dia que amanece — veo quien mató á mi padre... En Burgos está el buen rey — asentado á su yantar... Dia era de los Reyes — dia era señalado...

(Núms. 29 á 31 de la Primavera.)

Estos tres últimos son variantes de uno mismo. Todos ellos tienen por base el Rodrigo, aunque de seguro en diversa redacción que la Crónica Rimada. El Cabalga Diego Lainez es bellisimo de todo punto, ejecutado con gran limpieza y desembarazo artístico, con un ingenio y primor de detalles que revela á un poeta culto, pero sinceramente penetrado de la inspiración tradicional, hasta el punto de hacer suyos los sentimientos anárquicos y de arrogancia feudal en que se complace el autor de la gesta de las Mocedades. Es evidente también que se ha inspirado en la de Fernán González ó en el romance derivado de ella Castellanos y leoneses (16 de la Primavera), de donde imita la contraposición entre el traje guerrero del Cid y el de gala de los trescientos hijosdalgo que le acompañan.

Si esta adaptación es feliz, no puede decirse otro tanto de la extravagante idea de haber puesto en boca de D.ª Ximena las quejas de D.ª Lambra, atribuyendo al Cid bárbaros hechos y propósitos, en que la impertinencia toca los lindes de lo grotesco:

Cada dia que amanece — veo quien mató á mi padre Caballero en un cavallo — y en su mano un gavilan, Otra vez con un halcón — que trae para cazar, Por me hacer más enojo — cébalo en mi palomar : Con sangre de mis palomas — ensangrentó mi brial : Enviéselo á decir — envióme á amenazar Que mo cortará mis haldas — por vergonzoso lugar, Me forzará mis doncellas — casadas y por casar; Mataráme un pajecico — so haldas de mi brial. Rey que no hace justicia — no debia de reinar, Ni cabalgar en caballo, — ni espuela de oro calzar,

Ni comer pan á manteles, — ni con la reina holgar, Ni oir misa en sagrado — porque no merece más.

Esta contaminación (para usar la expresión terenciana) de unos ciclos con otros, este empleo casi mecánico de lugares comunes y frases hechas tomadas de otras canciones, es uno de los principales síntomas de la decadencia del género, y Dozy juzgó bien cuando colocó en la primera mitad del siglo XVI estos romances, á pesar de la aparente nota arcaica que da á uno de ellos el cambio de asonante.

Un pliego suelto del siglo XVI, contemporáneo por ventura del saco de Roma, de las disputas erasmianas y de los albores de la Reforma, nos ha conservado una versión muy antipapista de la expedición del Cid á ultramentes, que aquí no es á Paris, sino directamente á Roma, y no en tiempo de D. Fernando, sino de don Sancho:

En la capilla de San Pedro-don Rodrigo se ha entrado, Viera estar siete sillas-de siete reyes cristianos; Viera la del rey de Francia-par de la del Padre Santo, Y vió estar la de su rey—un estado más abajo: Vase á la del rey de Francia,-con el pie la ha derrocade, Y la silla era de cro, -hecho se ha cuatro pedazos; Tomara la de su rey,—y subióla en lo más alto. Ende hablara un duque-que dicen el saboyano: -Maldito seas, Rodrigo, -del Papa descomulgado, Que deshonraste á un rey-el mejor y más sonado.-Cuando lo oyó el buen Cid, —tal respuesta le ha dado: -Dejemos los reyes, duque,-ellos son buenos y honrados, Y hagamoslo los dos-como muy buenos vasallos.-Y allegóse cabe el duque-un gran bofetón le ha dado... El Papa, des que lo supo-quiso allí descomulgallo. Don Rodrigo que lo supo-tal respuesta le hubo dado: -Si no me absolvéis, el Papa, -seríaos mai contado: Que de vuestras ricas ropas—cubriré yo mi caballo.— El Papa desque lo oyera, -- tal respuesta le hubo dado: -Yo te absuelvo, don Rodrigo, -yo te absuelvo de buen grado, Que cuanto hicieres en Cortes-seas de ello libertado.-

(Núm. 53 de la Primavera.)

No sabemos si habria alguna refundición del Rodrigo, en que estuviesen subidos de punto los desacatos al Pontifice, pero es lo cierto que en la actual, ni el Cid derriba ninguna silla, puesto que es el mismo Emperador de Alemania quien se la ofrece al Rey de Castilla por mandado del Papa, ni se dice nada del bofetón al duque saboyano (que antes ha sufrido otras mayores afrentas), ni mucho menos de la excomunión del Cid, que parece imaginada en tiempo de Carlos V por algún soldado poco temeroso de excomuniones.

El cantar de la partición de los reinos, tan olvidado en nuestras crónicas después de la de 1344, ha dejado huella en varios fragmentos de romances, que deben estimarse de los más antiguos (35 y 36 de la Pr.).

Doliente, estaba doliente-ese buen rey don Fernando, Los pies tiene cara oriente-y la candela en la mano.

Esta circunstancia pertenece al cantar (como ya adivinó Milá), y también la presencia del hijo bastardo, Arzobispo de Toledo, y las quejas de Doña Urraca, aunque interpretadas con libérrimo desenfado, que no sabemos si es candor ó malicia:

A mí porque soy mujer—dejaisme desheredada: Irme he yo por esas tierras—como una mujer errada, Y este mi cuerpo daría—á quien se me antojara, A los moros por dinero—y á los cristianos de gracia: De lo que ganar pudiere—haré bien por la vuestra alma.

En cambio parece invención moderna, aunque ya muy decantada en el siglo XVI, la de suponer cierto género de inclinación amorosa entre doña Urraca y el Cid, tal como aparece en el romance

Afuera, afuera, Rodrigo-el soberbio castellano...

(Núm. 37 P.)

Es fácil conjeturar de dónde nació tal refinamiento. La Crónica del Cid, que en esta parte va de acuerdo con la General, pone las siguientes palabras en boca de la infanta de Zamora, contestando al mensaje que la lleva el Campeador de parte de su hermano: «Vos

bien sabedes en como vos criastes conmigo en esta villa de Zamora, do vos crió don Arias Gonzalo por mandado del Rey mi padre: é vos me fuestes ayudador quando mi padre me la dió por heredamiento, é ruégoos que me ayudedes contra mi hermano, que me non quiera desheredar». Algo más expresivo era el Cantar de don Fernando transcrito en la Crónica de 1344: «Entonce le dixo doña Urraca: «Cid, ruégoos que vos pese de nuestro mal é desamparo... ca bien sabedes, vos, Cid, que siempre vos yo amé é onré é ayudé en quanto pude». Bastaron estas sencillas palabras para que la romántica fantasia de un poeta, felizmente inspirado, trazase aquellas lindas variaciones caballeresco-sentimentales:

Acordársete debría—de aquel tiempo ya pasado, Que te armaron caballero—en el altar de Santiago, Cuando el rey fué tu padrino—tú, Rodrigo, el ahijado: Mi padre te dió las armas,—mi madre te dió el caballo, Yo te calcé las espuelas,—porque fueses más honrado; Que pensé casar contigo,—no lo quiso mi pecado...

El final es harto infeliz: pertenece al género alegórico de las escuelas de trovadores: la saeta tirada desde el muro se convierte en la flecha del amor: falta sufrimiento para leer tales conceptillos de madrigal en boca del que en buen hora nació:

Afuera, vasallos mios—los de á pie y los de á caballo, Que de aquella torre mocha—una vira me han tirado, No traía el hasta hierro—el corazón me ha pasado, Ya ningún remedio siento—sino vivir más penado...

La tradición épica se iba achicando en manos de los romanceristas, pero todavía se mostró digna de sus mejores días en la magnifica serie de romances relativos al cerco de Zamora, radiante corona de aquella ciudad leonesa (1). Si algo puede mitigar el descon-

(1) Aunque los romances del cerco de Zamora forman parte esencial de la leyen la del Cid, pueden constituir también un romancero aparte, como el que ha formado D. Cesárco Fernández

suelo que en nosotros infunde la pérdida de la primitiva gesta, que hubo de ser grandiosa á juzgar por el resumen que de ella hace la Crónica General, es la existencia de estos pequeños poemas que en su «sencillez membruda y concisa» tan admirada por Huber, conservan preciosas reliquias de los antiguos cantares, aunque no puede negarse que algunos de ellos se fundaron ya sobre el texto de las crónicas, siendo, por tanto, de indirecta y secundaria familia épica. Pero á otros no puede negárseles la calificación de primitivos: el de «Rey don Sancho, Rey don Sancho, -no dirás que no te aviso» (núm. 45), se cantaba en tiempo de Enrique IV; y por la enérgica rusticidad, por el ambiente de los tiempos heroicos, por el candor inmaculado del estilo, no pueden menos de ser igualmente viejas las admirables rapsodias que comienzan Riberas de Duero arriba (núm. 41), Junto al muro de Zamora (43), Ya cabalga Diego Ordoñez (47), Por aquel postigo vicjo (50). En ninguno de estos rom ances interviene el Cid como principal personaje, y en algunos ni siquiera se le nombra; en todos se siente su prestigio recóndito, se adivina que está cerca, que su acción ó su inacción es decisiva: los zamoranes aceptan todo reto menos el suyo ó el de sus parientes y paniaguados: él es y no Diego Ordoñez ni Arias Gonzalo, el verdadero héroe de la *gesta*, coronada con el sublime juramento de Santa Gadea (núm. 52). También Aquiles, retraido en sus tiendas, está ausente de una gran parte de los cantos de la Ilíada, y sin embargo, su sombra llena todo el poema, y no hay momento en que no se piense en él. Y no se tenga por inadecuada la comparación, pues á la verdad, pocas cosas hay en ninguna literatura que tanto retraigan la imagen de la

Duro (Romanero de Zamora, Madrid, 1880), curioso libro que añade algunos romanees artisticos iné-litos á los coleccionados por Wolf y Durán, y contiene además una copiosa bibliografia de los poemas, obras dramáticas y escritos varios, relativos al famoso corco.

poesia homévica, en medio de la diversidad de tiempos y costumbres, como estos rudos cantares nuestros con toda su simplicidad y abandono. Eastima que la serie de estos romances no esté completa, faltando precisamente los que debian referir las peripecias de la lucha entre D. Diego Ordóñez y los tres hijos de Arias Gonzalo, y cómo á los ojos de su padre, que los arma y anima para el combate, van cayendo uno tras otro, heridos de muerte, en el palenque, para vindicar la honra del concejo de Zamora: historia portentosa que con veneración y asombro leemos en la Crónica General, y que aun despojada del solemne metro épico, guarda intacta su sombria belleza, no igualada acaso en ningún otro poema de los tiempos medios.

Los romances sólo cuentan el reto de D. Diego Ordónez, cuya fórmula es, por cierto, casi idéntica á la del texto de la Crónica, y debe de ser la del cantar

primitivo:

Por eso riepto à los viejos—por eso riepto à los mnos, Y à los que están por nascer,—hasta los recién nascidos; Riepto al pan, riepto las earnes;—riepto las aguas y el vino; Desde las hojas del monte—hasta las piedras del río,

Independiente de la versión seguida por las Crónicas, y precioso aunque único resto de los romances que cantaron el duelo judicial de Zamora, puede considerarse el singular fragmento que describe el entierro de uno de los hijos de Arias Gonzalo (núm. 50):

TOMO XI.

El célebre romance de la jura en Santa Gadea, comparado con el primitivo texto de la Crónica General (aqui no muy diverso del de Ocampo) y con la Crónica particular del Cid (extractada de la de Castilla), prueba que la gesta del cerco de Zamora fué refundida una vez por lo menos, no sólo amplificando el relato, sino cambiando los asonantes. En la General abundan las terminaciones agudas en á y en ó. En la del Cid, que en esta parte copia á la letra las líneas de un cantar, el asonante que domina casi con exclusión de los demás, es el facilisimo de a-o, que es también el de la Crónica Rimada, y el de muchos romances de este ciclo, y sin duda el predilecto de la epopeya decadente, por lo mucho que se presta á la verbosidad:

... Vos venistes jurar—por la muerte del rey don Sancho, Que non le matastels—nin fuistes en consejarlo, Decid: «yo lo juro—vos é essos fijosdalgo». E el rey é ellos dixeron:—«si juramos». E dixo el Cid: «si vos ende—sopisteis parte ó mandado, Tal nuerte murades—como morió el rey Sancho; Villano vos mate—que non sea hijodalgo, De otra tierra venga—que non sea castellano». Amén respondió el rey—é los fijosdalgo que con él juraron.

Sólo en la primera repetición del juramento quedan huellas del asonante en 6:

E dixo el Cid: «si vos ende—sopistois parte ó mandado, Villane vos mate—ca fijodalgo non, . De otra tierra vonga—que non de León». Respondió el rey amén—é mudógele la color.

A la vez que se alteraba la forma métrica, se alteraba también en sentido caballeresco y nobiliario el espiritu de la jura, puesto que la General nada dice de hijosdalgo ni de villanos, cuya distinción no venía al caso, sino sencillamente y conforme á la ley del talión: «é si vos mentira jurades máteoos un vuestro vassallo á engaño é á aleve, assi como mató Vellido Dolfo al Rey don Sancho mío señor». Y el autor del romance, cediendo sin duda á una caprichosa antipatía provincial de las que suelen arraigar en los ánimos de la

plebe, no sólo puntualizó lo de los villanos, que habían de ser forzosamente «de las Asturias de Oviedo», sino que estropeó la grave escena del juramento con una ridicula descripción de su traje:

Mátente con aguijadas,—no con lanzas ni con dardos; Con cuchillos cachicuernos—no con puñales dorados; Abarcas traigan calzadas—que no zapatos con lazo; Capas traigan aguaderas—no de contray ni frisado; Con camisones de ostopa,—no de holanda ni labrados; Vayan cabalgando en burras—que no en mulas ni en caballos, Frenos traigan de cordel—que no cueros fogueados...

Con tan donosas invenciones, á las cuales puede añadirse la del cerrojo de hierro y la ballesta de palo, peregrinos simbolos jurídicos que también hay que poner en la alforja de este romaucerista, iba rebajándose poco á poco la noble majestad de la musa épica, entregada à truhanes y remendones, que preparaban sin quererlo el oprobio y vilipendio de las parodias grotescas del siglo XVII, la Pavura de los Condes de Carrión, por ejemplo.

No nos detendremos en un largo romance cíclico y juglaresco (núm. 53) que comprende toda la materia épica del sitio de Zamora, versificando servilmente la prosa de la Crónica General; pero no podemos menos de llamar la atención sobre el único romance relativo á la infanta doña Elvira, á quien su hermano el rey don Saucho despojó del señorio de Toro, como intentó despojar del de Zamora á doña Urraca:

En las almenas de Toro, — allí estaba una doncella Vestida de paños negros, — reluciente como estrella. Pasara el rey don Alonso, — namorado se había della; Dice: si es hija de rey — que se casaría con ella, Y si es hija de duque — serviría por manceba. Allí hablara el buen Cid, — estas palabras dijera: — «Vuestra hermana es, señor, — vuestra hermana es aquélla». — «Si mi hermana es (dijo el Rey), — ¡fuego malo encionoa en Llámenme mis ballesteros, — tírenle sendas saetas, [ellal Y aquel que la errare, — que le corten la cabeza». Allí hablara el buen Cid, — de esta suerte respondiera:

— «Mas aquel que la tirare — pase por la misma pena».
— «Ios de mis tiendas, Cid, — no quiero que estéis en ellas».
— «Pláceme (respondió el Cid), — que son viejas y no nuevas; 1rme he yo para las mías — que son de brocado y seda, Que no las gané holgando, — ni bebiendo en la taberna, Ganélas en las hatallas, — con mi lanza y mi bander»».

Discordes andan los críticos acerca del carácter y antigüedad de este raro fragmento, inserto en la Rosa Española de Juan de Timoneda. Mientras que Huber reconoce en él «un cierto núcleo antiguo», y Durán le clasifica entre «los romances viejos de la época tradicional», Milá y Fontanals, con más severa crítica, no ve en él más que una linda é ingeniosa composición, sin fundamento alguno en las tradiciones, y que puede muy bien ser del mismo Timoneda, ó de cualquier otro poeta culto contemporáneo suyo. Siento separarme de la opinión de mi maestro aun en cosa mínima, pero me parece indisputable la antigüedad de este romance y su parentesco estrecho con aquel tan famoso y ciertamente muy viejo, de la huída del rey Búcar «Helo, helo, por dó viene...» Tiene versos casi idénticos.

Lope de Vega, en una de las más interesantes escenas de su comedia Las Almenas de Toro, sacó admirable partido de este romance. Pero no creo que el texto que tuvo á la vista ó que citó de memoria, fuese el mismo de la Rosa Española. Pocos versos concuerdan, y en los añadidos por el gran dramaturgo hay algunos rasgos que, aunque revestidos de afiligranada forma artística, parecen más tradicionales que los del romance. Lope, no obstante, era muy capaz de lograr por si mismo tal género de bellezas; cuando se inspiraba en la poesía nacional, acertaba casi siempre, y á voces logró que lo inventado por él se incorporase con el fondo de la tradición y no disonase de ella. He aqui esta glosa del romance, tal como puede entresacarse del diálogo de la comedia:

REV DON SANCHO

Por las almenas de Toro -- se pasca una doncella,

Pero dijera mejor — que el mismo sol se pasea...

Blanca es y colorada, — que es de los amores reina...

Si es hija de duque ó conde, — yo me casaré con ella
De buena gana, vasallos, — y harda en Castilla reina.

Carroza le haré de plata, — de blanco marfil las ruedas,
Estribos y asientos de oro, — y las cubiertas de tela.

Los cabellos que la lleven, — las ricas crines que peinan

Cubrirán lazos de nácar, — y ellos becarán la tierra.

Haréle el más rico estrado — que moro ó cristiano tenga,

Donde no se cehen de ver — con los diamantes las telas.

Haré que Elvira y Urraca, — juntas de rodillas vengan

Á servilla, y que el cojón — la lleve Alfonso á la igiesia.

Mas si por dicha, si ya, — que esto puede ser que sea, Es hija de labrador, — tendréla por mi manceba. Haré que por colosías — mire las públicas flestas, Juegos de cañas y toros, — torneos, justas, libreas. Iremos los dos á caza — por los montos y florestas; Gavilán que lieve en mano, — de oro tendrá las pihuclas. Si de ella tuviere hijos, — haré que el mayor posea, Como juro de heredad, — a Carrión y é Paloncia. Los demás no irán quejosos — que yo casard las hembras, Y haré obispos los varones — de Burgos y Compostela.

#### CH

Dejad, el buen rey don Sancho-de hablar palabras como esas; Que es vuestra hermana, señor, - la que veis en las almenas...

#### REY DON SANCHO

Pues si ella, Cid, es mi hermana — imal fuego se encienda en ¡No tenga jamás ventura, — pues no la tendrá por fen! [ellaf Case mal, con hombre indigno, — cuyo nacimiento venga Dosde el primero villano — que puso arado en la tierra. No haya subido á caballo, — calzado bota ni espuela, Puesto camisa de holanda, — vestido sayo do seda. ¡Hola, ballesteros, hola! — Apercibid las ballestas... ¡Tiralue, los mis monteres!

#### CIL

Todo hidalgo se detenga; Que al hombre que la tirare, — antes que pouga la cuerda Le volaré de los hombros — y de un revés la cabeza.

Otro romancillo sporádico también, y de mucho primor y gentileza, es el del Val de las Estacas (núm. 31), que no parece desglosado de cantar más extenso, sino libre inspiración de un poeta el cual quiso expresar por modo simbólico el respeto que el nombre del Cid infundía á los musulmanes. Durán dice haberle entresacado de una glosa manuscrita del siglo XVI, pero puede ser algo más antiguo, porque no tiene resabios eruditos ni semiartísticos:

Por el Val de las Estacas — pasó el Cid á mediodía
En su caballo Bavieca: — ¡Oh qué biem que parecial
El rey moro que lo supo — á recibirle salía,
Dijo: Bien vengas, el Cid, — buena sea tu venida,
Que si quieres ganar sucido, — muy bueno te lo daría,
O si vienes por mujer, — darte he una hermana mía.—
— Que no quiero vuestro sueldo — ni de nadie lo querria,
Que ni vengo por mujer, — que viva tengo la mía:
Vengo á quo pagues las parias — que tú debes a Castilla —
— No te las daré yo; el buen Cid, — Cid, yo no te las daría;
Si mi padre las pagó, — hizo lo que no debía.
— Si por bien no me las das, — yo por mal las tomaría.
— No lo harás así, buen Cid, — que yo buena lanza había.

Por ser vos su mensajero, — de buen grado las daría.

La fuente remota, pero indudable, de los romunces relativos à la vejez del héroe es el poema de Mio Cid, más ó menos integramente conocido y recordado. Hasta los asonantes suelen conservarse. Milá hizo la comparación, y á él nos remitimos. Uno de estos romances, el 59:

Tres cortes armara el rey - todas tres á una sazón...

es una taracea de versos del poema, entresacados de varios lugares y refundidos en estilo moderno. En otros casos, el remedo del poema se reforzó con la lectura de las crónicas, por ejemplo, en el romance 60:

Yo me estando en Valencia -- en Valencia la mayor...

donde se añade el bofetón dado por Pedro Bermúdez à uno de los Condes: pormenor que se halla en la *Ge*neral, pero no en el *Poema*. La comparación con éste es desastrosa para entrambos romances, que poco ó nada conservan de la majestad épica : todo es en ellos raquitico y enervado: las amplias y arrogantes descripciones, los diálogos vivos é impetuosos, las increpaciones de los opuestos bandos, el dramático proceso de la demanda judicial, las formas del reto, cuanto tiene vida, movimiento y alma en la poesía tan férrea, pero tan grandiosa y profundamente humana, del juglar del siglo XII, ha desaparecido en esta correcta pero insignificante miniatura. Verdad es que la degeneración del tema épico venía de muy lejos, nada menos que desde la Crónica de Alfonso el Sabio, donde ya (como advierte el Sr. Menéndez Pidal) «la escena de las Cortes conserva sólo un lejano parecido con la del Poema, pues todo se vuelve alli desmanes, alborotos, voces y golpes entre los dos bandos litigantes, con grave desacato de la persona del Rey, que tan majestuosamente preside la breve sesión que nos pinta el Poema vieto».

Así como los romanceristas suprimen con frecuencia pormenores altamente épicos, suelen añadir circunstancias arbitrarias y pueriles; y hubo quien llevó su falta de respeto á la tradición hasta el punto de poner en boca del Cid esta groscrisima chanza á propósito del escudero que encontró á sus hijas en el Robredo de Corpes:

Si el escudero quisiera — los condes cornudos son...

Pero este género de irreverencia es muy raro. Otras veces figura el nombre del Cid en romances dondo sólo queda muy vaga memoria de sus hechos, como acaece en el siguiente fragmento, menos conocido do lo que merece (núm. 58):

Por Guadalquivir arriba — cabalgan caminadores, Que, segúa dicen las gentes, — ellos cran buenos hombras: Ricas aljubas vestidas, — y encima sus albornoces; Capas tracn aguaderas, — á guisa de labradores. Daban cebada do día, — y caminaban de noche, No por miedo de los moros, — mas por las grandes calores. Por sus jornadas contadas — llegados son á las Cortes: Sálclos á recibir — el rey con sus altos hombres.

— Viejo que venís, el Cid, — viejo venís y florido.

— No de nolgar con las mujores, — más de andar en tu servicio:
D: pelear con el rey Eúcar, — rey que es de gran señorío,
De ganalle las sus tierras, — sus villas y sus castillos;
También le gané yo al Rey — el su escaño torni lo.

El escaño tornino ó tornido es frase del Poema del Cid, pero à esto se reduce la reminiscencia.

De intento hemos reservado para el final el romanco más bello, y sin duda más popular y antiguo de todos los concernientes al Cid: romance que su glosador Francisco de Lora calificaba en el siglo xvi del más viejo que había oído. Su historia es muy curiosa, porque ha dejado rastros en la tradición oral de Cataluña, el Algarbe y la Isla de la Madera. Para estudiar sus transformaciones debe acudirse à la profunda monografia que sobre este tema ha escrito la admirable romanista germano-hispánica D.ª Carolina Michaelis de Vasconcellos (1), que considera este romance como enteramente primitivo é independiente de los cantares de gesta, análogo ya por tanto á lo que fueron después los romancos fronterizos. Conviene refrescar, ante todo, la memoria del incomparable cantarcillo (núm. 55):

Hélo, hélo, por dó viene, — el moro por la calzada, Caballero à la gineta — encima una yegua baye; Borceguies marroquies — y espuela de oro calzada; Una adarga ante los pechos, — y en su mano una azagava. Mirando estaba à Valencia, — como está tan bien cercada; — ¡Oh Valencia, oh Valoncia, — de mal fuego seas quemada! Primero fuistes de noros — que do cristianos ganada. Si la lanza no me miente, — à moros serás tornada, Aquel perro de aquel Cid — prenderelo por la barba: Su mujer doña Jimena — será de mí capturada; Su hija Urraca Hernando — será mi chamorada; Le bespués de yo harto de ella — la entregeré à mi compaña... El buen Ctl no está tan lejos, — que todo bien lo escuchaba.

Romanvensiudien von Carolina Michaelis de Vascencellos.
 Geschichte einer alten Calcan mzen (En el Zeitschrift für Romanische Philologie, tomo XVI). Halle, 1891.

- Venid vos aca, mi hija - mi hija doña Urraca; Dejad las ropas continas — y vestid ropas de pascua. Aquel moro hi-de-perro - detenémelo en palabras, Mientra yo ensillo a Babieca, — y me ciño la mi espada. — La doncella muy hermosa — se paró á una ventana: El mero desque la vido. — de esta suerte le hablara: — ¡Ala te guarde, señora, — mi señora, doña Urraca! -Así haga á vos, señor, - buena sea vuestra llegada. Sicte años ha, rey, siete, - que soy vuestra enamorada. - Otros tantos ha, señora, - que os tengo dentro en mi alma... Ellos en aquesto estando, — el buen Cid que asomaba. — Adios, adros, mi señora, — la mi linda enamorada, Que del caballo Babicca — yo bien oigo la patada — Do la yegua pene el pie — Babieca pone la pata. Allí hablara el caballo, — bien oiréis lo que hablaba : — Reventar debia la madre — que à su hijo no esperabal Siete vueltas la rodea — al derredor de una jara; La yegua que era ligera — muy adelante pasaba, Fasta llegar cabe un río — adonde una barca estaba, El moro desque la vido, — con ella bien se holgaba; Grandes gritos da al barquero, — que le allegase la barca: El barquero es diligente, — túvosela aparejada, Embarco muy presto en ella, - que no se detuvo nada. Estando el moro embarcado - el buen Cid que llegó al agua, Y por ver al moro en salvo, — de tristeza reventaba; Mas con la furia que tiene, — una lanza le arrejaba. Y dijo: — ¡Recoged, mi yerno, — arrecogedme esa la: za, Que quiză tiempo vernă — que os seră bien demandada!

Confieso con toda ingenuidad, que este romance es uno de los pocos que hasta ahora no tienen explicación plausible dentro de la teoría de Milá, y obligan á admitir desde cierto tiempo (no seguramente antes del siglo XIV) la elaboración do romances sueltos dentro de los ciclos históricos. Milá acude al Poema del Cid y á la Crónica General, pero no creo que pueden admitirse como fuentes ni siquiera remotas. Véanso los versos del Poema, que describen la huida del rey Bucar (2408 y siguientes):

Myo Cid al rey Bucar cayól en alcanz:
—a¡Acá terna, Bucar! venist da lent mar,
Verte as con el Çid, el de la barba grant,
Saludar nos hemos amos, é taiaremos amistad».
Repuso Bucar al Çid: a¡Cofonda Dios tal amistad!
El espada tienes desnuda en la mano é veot aguijar;

Así como semeia, en mí la quieres ensayar.

Mas si el caballo non estropieça ó comigo non caye,
Non te iuntarás comigo fata dentro en la mar».

Aquí respuso myo Çid: «Esto non será verdad».
Buen canallo tiene Bucar et grandes saltos faz,
Mas Bauieca el de mío Çid alcançando lo va.
Alcançolo el Çid à Bucar à tres braças del mar,
Arriba alçó Colada, un grant colpe dadoi ha,
Las carbonclas del yelmo tollidas gela ha,
Cortól el yelmo é librado todo lo al,
Fata la cintura el espada legado ha.
Mató à Bucar, al Rey de alen mar,
E ganó à Tizón que mill marcos d'oro vol.
Vençió la batalla maravillosa et grant.

Suponiendo que la situación sea la misma (y aun esto puede negarse), ¿cómo desconocer la diferencia entre el Rey Bucar hendido hasta la cintura por la espada del Cid, y el taimado rey moro del romance, que logra escapar en una barca, sin que la lanza del Cid pueda alcanzarle? Es cierto que la Crónica General (à lo menos en el texto impreso por Ocampo) refiere là huida del moro en términos más análogos á los del romance que á los del poema, puesto que el rey, aunque herido por el Cid, logra meterse en una nave; pero aun aqui la imitación del romancerista, si la hubo, fué libérrima: «E començó á foir contra la mar é el Cid empos dél auiendo muy gran sabor de lo alcanzar, mas el rey moiro traye muy buen caballo, é yuasele alongando que non lo podíe alcançar, é el Cid cuytó á Babieca que esse dia venie mucho trabajado é yval' llegando á las espaldas, assi que quando fué muy cerca lançol' el espada é diol' en las espaldas é el rey moro ferido metiose en la nave: el Cid descendió é tomo su espada é la del moro, é esta suya fué la que puso nombre Tizón». En el romance no se habla para nada de la espada, ni se da el nombre del moro, y la persecución no es a crillas del mar, sino junto a un río. El giro «¡Oh Valencia, Valencia», recuerda desde luego el principio de la célebre elegia árabe traducida en la Crónica General «Valencia, Valencia, vinieron sobre tí

muchos quebrantos...», pero es una exclamación tan natural, que pudo ocurrírsele al poeta sin ayuda de la Crónica, la cual, por otra parte, encontramos muy verosimil que hubiese leido. El romance Helo, helo (cuyo primer hemistiquio es idéntico al primero de uno de los más enérgicos entre los carolingios «Helo, helo por do viene — el infante vengador), es, á nuestro juicio, un producto del siglo xv, completamente original y sporádico. Hay otro romance (de los coleccionados por Escobar) que cuenta la fuga del rey Bucar, pero basta leerle para comprender que no es refundición del auterior; como da á entender Milá, sino que está sacado lisa y llanamente de la Crónica General.

Reliquias notables del romance Helo, helo, quedan en la tradición oral de varias provincias no castellanas. Una sola de estas versiones conserva el nombre del Cid, y en todas ellas puede observarse la transformación de los romances épicos, en novelescos. La que Milá recogió en Cataluña (núm. 129 P.), es la que conserva mayor número de versos iguales ó semejantes á los del romance antiguo:

¡Oh Valencia, oh Valencia!—¡oh Valencia Valenciana!,
Un tiempo fuiste de moros—y ahora erec cristiana;
No pasara mucho tiempo—de moros serás tornada,
Que al rey de los cristianos—yo le cortará la barba;
A su esposa la reina—la tomaré por criada,
Y á la su hija bonita,—la tomaré por mi dama.
Ya quiso el Dios de los cielos—que el buen Rey se lo escuchaba;
Va al palacio de la infanta—que en el lecho descansaba:
«Hija de mi corazón,—¡oh hija de mis entrañas!
Levántate al mismo punto,—ponte la ropa de pascua,
Y vete hacia el rey moro—y entretenlo con palabras.

Pero la segunda parte de la canción, es decir, el engaño del moro, á quien la doncella entretiene con dulces palabras, hasta que llegan las gentes de su padre y se apoderan de él, es cosa postiza y moderna, que ha sustituído al final todavia épico, aunque más ingenioso que heroico, del romance antigue.

En Portugal debió de ser popularisimo el Helo, helo,

del cual ya Gil Vicente citaba algunos versos en el Auto de Lusitania escrito en 1532, traduciéndolos á su lengua, si es que antes no se cantaban ya traducidos:

¡Ai Valença! ¡guay Valença!—¡de fogo sejas queimada! Primero foste de Moiros—que de christianos fomada. ¡Guay Valença! ¡guay Valença!—¡como estás ben assentada! Antes que sejão tres días.—do moiros serás cercada.

Hoy estos versos se han olvidado, pero la parte novelesca del romance persiste en los del Moro atraicionado y El Caballero de Silva, procedentes el uno de la isla de San Jorje (Azores), y el otro del Algarbe, publicados respectivamente por Teófilo Braga y Estacio da Veiga (1). En la primera de estas versiones es casi literal la semejanza de algunos conceptos:

-«Vesti-vos vos, minha filha,-vesti-vos d'ouro é prata; Detene-me aquelle moiro-de palabra em palabra.

--«Ben vindo sejas, bom Moiro»—Melhor a vossa chegada.—
--«Ha sete annos, oh bom Meiro.—que sou tua namorada.
--Ha sete annos, vac em oito—que eu por vos cinjo a espada».

Y en el final se conserva la reminiscencia de la barca:

-«Oh mal haja o barqueiro-que não tem a barca n' agua; Que a hora de minha morte-ja para min é chegada».

El Caballero de Silva, cuya heroina se llama Moriana (nombre bien conocido en los romances novelescos sueltos), está más apartado del original, pero no tanto que dejen de percibirse sus huellas:

«Que Deus te salve, ó bom moire,—lindo encanto da minh' alma. Bons sete annos ha que eu ando—por ti louca enamorada.

Mucho más importante y curioso es el romance de Rucido ó Ruy Cid, descubierto en la isla de la Madera

 T. Bruga, Contos populares do Archipelago Açoriano, Porto, 1869. Núm. 47. Estacio da Veiga, Romaneciro do Algarbe, Lisboa, 1870, pág. 11. por Alvaro Rodríguez de Azevedo (1). Aqui el romance del rey Bucar aparece casi integro, con el nombre del Cid, y el de Doña Ximena, y el de Doña Urraca, y la barca en el rio, y la lanza (aqui un dardo) arrojada contra el fugitivo, y la patada del caballo Babieca, y lo que es más, algunos versos que aclaran y suplen lo que seguramente se ha perdido del texto castellano:

«Esta batalha, bom rev,— só por vos será ganhada; E lo perro de Ruy Cid—lo teráis por la barbada; La sua Ximena Gomes—será vossa captivada; Sua filha dona Urraca—será vossa mancebada; E la outra mais chiquita—pra vos servir descalçada». Ruy Cid q estava ounindo—da torro sua morada, Logo chamou sua filha,—dona Urraca chamada. —«Veste, filha, teus brocados—d' ir á festa mais hourada, De chapins d' oiro, não prata,—vem tu, filha, bem calçada; E já põe-te á janella—as camino defrontada. Emquanto vou cavalgar—é cingil-la minha espada, Detem—me tu lo rei moiro—que ha do passar na estrada...

Ella enta : desta maneira--fallon falla bem fallada, E de palavra em palavra-cada qual bem demorada: -«Bem apparecido, Rei moiro,-n' esta hora abenceada! Ha sette annos ja sette annos--que de vos sou namorada.

#### Aquellos enigmáticos versos del romance castellano:

Allí hablara el caballo (2)—bien ofréis lo que hablaba: «Reventar debía la madre—que á su hijo no esperaba»,

c aclaran en el romance de la Madera, que nos revela a i parentesco entre Babieca y la yegua baya del moro:

-«NE) me temo de Ruy Cid-nem de sua gent' armada; Só temo lo seu Babicca-filho da minh' egua baia,

(1) Romanoriro do A rehipelago da Madeira. Funchal, 1980, página 202. Le hemos reproducido en el tomo X de esta Antelogía, pág. 245.

(2) Tal es la lección del Concionero de Romances, que es la más antigna y autorizada. Les posteriores corrigieron salli hablara el caballero, ó salli hablara el caballo, con lo cual resulta el texto sin senti do.

Perdi-lo numa batalha-bem lhe sinto la patada (1).

Por lo demás, el refundidor portugués había perdido en muchas cosas el hilo de la tradición y hasta el sentido de la letra que glosaba. No entendió que hablase el caballo, y atribuyó inoportunamente la exclamación al moro:

»La mulher mãe d' um só filho-ai que mãe tão desastrada...

Y en la extraña introducción zurcida al poemita, presentó a un rey de Granada paseandose por la Vega y repitiendo la sabida lamentación de la pérdida de Alhama, cuyo recuerdo, sin duda, por más cercano, sustituye aquí al «Oh Valencia, Valencia» del original. De todos modos, es bien singular el hallazgo de este romance, hasta por el hecho de que sean los portugueses insulares los que más vivo conserven el recuerdo de los cantos del Cid, tan olvidados en Castilla, así como son los portugueses del Algarbe los únicos que todavía repiten, aunque alterado en los nombres, el romance de las quejas de Doña Urraca y de la partición de los reinos (2).

Tales son, rápidamente enumerados, los principales romances que tenemos por viejos entre los relativos á las hazañas del Campeador. Si algo pierden en

(1) Cambiado el nombre de Babieca en Gabelo, dice casi lo mismo el romance de las islas Azores:

En não temo cavalleiros—nem armas que elles tragam, Não temo senão Gabello—filho da minha egua bain, Que o perdi em pequenino—andando n'uma batalha.

(2) Véase en el tomo X de la presente Antología (pág. 242) el romance de D. Rodrigo, del cual recogió Estacio da Veiga dos lecciones, una de Tavira y otra de Fuzeta. Está muy modernizado, como lo prueba lo antihistórico de los nombres (don Ramiro, D. Gaiforos, Doña Almansa, el Conde Losada por Lozano, padre de Ximena Gómez) tomados de otros romances ó historias posteriores, pero el fondo épico persiste, y la mayor parte de las expresiones puestas en boca de Doña Urraca son las mismas que los romances viejos la atribuyen.

cotejo con la bravia ingenuidad de los primitivos cantares en los puntos en que la comparación es posible, son por lo mismo más accesibles à todo género de lectores, sin dejar de ser poesía genuinamente épica y á veces de altisimo valor, aunque ya más graciosa y brillante que robusta y varonil. El gran poeta anónimo del Mio Cid es nuestro Homero: los autores de los romances son poetas ciclicos, pero todavía no es pequena la parte de gloria que les cabe, ni debe escatimárseles por una especio de purismo arqueológico que sólo es respetable á condición de ser enteramente sincero. Hasta por la mezcla del fondo heroico y de la ejecución fácil, desembarazada y si se quiere culta y elegante, es encantadora la forma de los buenos romances. El arte no aprendido con que en pocos rasgos condensan una situación y levantan la figura de un héroe, la manera franca, sencilla y vigorosa con que se apoderan de la realidad, la precisión gráfica de sus descripciones, el arranque impetuoso de la narración, la manera brusca y rápida de eludir las transiciones, dando con esto al relato cierto sabor peregrino y misterioso, la rapidez cortante y expresiva de los diálogos, el nervioso desenfado del estilo, el ardor bélico que todavía conservan, la inspiración patriótica, tanto más grave y profuuda cuanto más se ignora á sí misma, la férvida é intensa vida poética que hace bullir y moverse à los personajes de estas breves rapsodias, dejando indeleble huella en nuesta mente, son cualidades tales que pueden justificar este magnifico elogio de Hegel en su Estética: «Los romances son un collar de perlas; cada cuadro particular es acabado y completo en si mismo, y al propio tiempo estos cantos forman un conjunto armónico. Están concebidos en el sentido y en el espíritu de la caballería, pero interpretada conforme al genio nacional de los españoles. El fondo es rico y lleno de interés. Los motivos poéticos se fundan en el amor, en el matrimonio, en la familia, en el honor, en la gloria del rey, y sobre todo

en la lucha de los cristianos contra los sarracenos. Pero el conjunto es tan épico, tan plástico, que la realidad histórica se presenta á nuestros ejos en su significación más elevada y pura, lo cual no excluye una gran riqueza en la pintura de las más nobles escenas de la vida humana y de las más brillantes proezas. Todo esto forma una tan bella y graciosa corena poética, que nosotros los modernos podemos openería audazmente á lo más bello que produjo la clásica anti-

gü≏dad» (1).

Ningun español ha dicho tanto, y entre los romances hay que bacer muchas distinciones; pero no he do ser yo quien cercene un ápico del noble entusiasmo que dictó las palabras de Hegel, porque creo que en el fondo son profundamente verdaderas, con tal que se apliquen, no à les remances del Cid tan sóle, sino á todo el caudal de nuestra poesía épica, dentro y fuera de dicho ciclo. Hegel sólo conoció los romances á través de la traducción de Herder; no pudo distinguir los artísticos de los populares, ni mucho menos entrar en las prolijas discusiones de genealogía que á tantos alemanes y españoles han ocupado después; pero con la intuición penetrante y rápida del hombre de genio supo adivinar el fondo poético de la leyenda castellana, y ensalzarla con tan nobles palabras que à todo buen español mueven á respetuosa gratitud.

De este aprecio tradicional en Alemania, y cuya más alta expresión acabamos de ver, participaron en grado excesivo los romances artísticos de fines del siglo XVI ó principios del XVII, que andan mezclados con algunos de los viejos en la colección de Escobar, de donde pasaron á las traducciones. Y no hay duda que mucho de lo que se admiraba como popular en los primeras décadas del siglo XIX, aun por los críticos y estéticos de más remontado vuelo que produjo la es-

<sup>(1)</sup> Esthélique, traduction française, par Ch. Bénard, 2.ª edición, 1875. Tomo II, pag. 397.

cuela romántica, era ingeniosa y brillante fabricación de los contemporáneos de Lope de Vega y Góngora. Prueba esto sin duda lo falible é incierto del dilettantismo literario y la imperiosa necesidad del método histórico, pero prueba también otra cosa, y es el positivo valor poético de algunos de esos romances, tan ponderados ayer cuando se los creyó populares, tan desdeñados ahora porque sabemos que no lo son. Pueden tener estas composiciones, y de hecho tienen, todas las ventajas de un arte nuevo y refinado, que es digno de aplauso cuando no degenera en artificio. Son ciertamente composiciones subjetivas, pero no caprichosas y fantásticas, sino ceñidas con bastante respeto y seriedad al tema épico, aunque naturalmente con todos los anacronismos de ideas, costumbres y palabras propios de una sociedad tan diversa. Sueleu pecar de palabreros y amanerados, y abusan en demasía de máximas y sentencias morales y políticas, que dan un giro razonador al discurso con mengua de la acción. Alguna vez, aunque pocas, presentan rasgos de falsa galantería ajenos à la tradición épica, pero no en el grado y forma que lo hizo después el teatro (1). La blanda ironia que se nota en algunos (por ejemplo: Fablando estaba en el claustro. En los solares de Burgos) es graciosa sin ser irreverente, y muy pocas veces degenera en parodia. Los sentimientos son en general nobilisimos, menos ásperos y más humanos, pero no menos caballerescos que en la epopeya antigua; y la honradez poética es intachable, sin liga de afectos muelles y con muy poca mezcla de fanfarronada temeraria: cuando la hay procede de originales muy viejos como el Rodrigo. Lo que más desagrada

(1) «El Cid amante de Ximena probablemente no amó nunca: dice graciosamente Renan en un artículo sobre las Recherches de Dozy. Y en vordad que tiene razón, si por amor se entiende la quimera sofistica de platónicos y petrarquistas, ó la sutil galantería de la comedia española y de la tragedia francesa.

Tomo XI.

en muchos de estos romances y llega á hacer intolerables algunos, es la afectación del lenguaje arcaico. pésimamente imitado. Esta fabla ridícula escrita sin ningún conocimiento del castellano de la Edad Media. barajando unas cuantas palabras cogidas al vuelo. echa á perder algunos romances, que por lo demás están bien pensados y sentidos. Otros son francamente detestables, como el famoso del desafío del Cid: «Non es de sesudos homes». Pero aun descartando todo el farrago que no puede menos de haber entre doscientas composiciones de muy diversos ingenios, todavía queda en el romancero artístico bastante oro de ley. y no es seguro que en algunas situaciones (la prueba de los hijos de Diego Lainez por ejemplo) la inspiración del poeta moderno haya quedado inferior á la del juglar antiguo, ni mucho menos.

Tienen, además, estos romances un gran interés de historia literaria. Puede decirse que han inundado el teatro. Desde que Juan de la Cueva en su Comedia del Cerço de Zamora (1579) mostró el partido que podía sacarse de estas reminiscencias, es numeroso el catálogo de dramaturgos nuestros, ya de los más gloriosos, ya de los más humildes, que encontraron en los romances apoyo y cantera para sus obras sobre el Cid, incrustando largos fragmentos en el diálogo. Lope de Vega en Las Almenas de Toro, Pedro Liñan de Riaza, Tirso de Molina, Hurtado de Velarde, Matos Fragoso, Diamante, D. Fernando de Zárate, Francisco Polo y otros de menos nombre, sin contar los autores de comedias burlescas, deben á los romances más que á las crónicas, y todavia es mayor la deuda en Guillén de Castro, cuyas Mocedades del Cid (primera y segunda parte) eclipsaron à todas las producciones sobre el mismo argumento, no sólo por la hábil adaptación de los materiales épicos, sino por la novedad del conflicto dramático y apasionado que Corneille trasplantó á Francia, dando el primer modelo de tragedia clásica con sentimiento romántico: obra digua de admiración y

estudio por lo elocuente y elevada, aunque parezca algo desmedido el entusiasmo con que los franceses la celebran.

Ni se extinguió aquí la vitalidad de este ciclo poético. El Romancero de Escobar, tan difundido en Espiaña como los mismos pliegos de cordel, mantuvo v iva la tradición, que aun en el siglo xyIII inspiró aogún romance á D. Nicolás Moratin, y en la época r mántica nuevos y valientes dramas á Hartzenbusch y á Fernández y González, y un conato de nuevo romancero á Zorrilla. Esa misma colección, popularizada en Alemania por Herder, en Inglaterra por Lockhart, en Italia por Berchet y Pietro Monti y en otras partes por traductores diversos que no recuerdo ó que no puedo juzgar, se incorporó en el patrimonio intelectual de todos los pueblos cultos; y aun en Francia, donde el filo-hispanismo ha sido excepción siempre, la levenda burgalesa no sólo produjo una nueva tragedia de Casimiro Delavigne, Las hijas del Cid, sino que mereció el alto honor de entrar, aunque muy desfigurada, en la Leyenda de los Siglos, último y grandioso esfuerzo del numen épico de Víctor Hugo, y todavía después de él encontró novisima interpretación en los Poemas Bárbaros de Leconte de Lisle, y en los Trofeos del académico José Maria de Heredia, cubano de origen y segundo de su nombre en los anales de la poesía lírica. No hay que renegar, pues, de los romances artisticos, cuya descendencia es tan larga y tan gloriosa, y no parece agotada todavia.

# Erratas que se han notado.

Página 59, línea 30.-Dice la. Léase le.

Página 63, línea 2. - Dice Niebelungen, Léase Nibelungen.

Página 444, línea 4.—Dice largos. Léase largas.

Página 127, línea 25.—Dice quinta. Léase cuarta.

Página 135, línea 19.—Sobra la coma después de Tárik.

Página 439, línea 46.—Dice Córdobas. Léase Córdoba.

Página 443, línea 7.-Dice botones. Léase botines.

Página 293, línea 49.—Dice cada más. Léase cada vez más.

## ADICIONES Y CORRECCIONES

Inútiles han sido mis esfuerzos para encerrar en este volumen toda la materia que me propuse tratar. Queda reservado, pues, para un segundo tomo, que aparecerá muy en breve, el estudio de los romances históricos sueltos, del ciclo del rey D. Pedro, de los romances fronterizos, de los romances Carolingios y de los caballerescos y novelescos sueltos.

Como la impresión de este tomo se ha dilatado por varias causas más de lo que yo pensaba, he tenido tiempo para añadir algunas especies y rectificar otras

en las notas adjuntas.

## (1) Pág. 53.

Meditando sobre el texto de San Eugenio de Toledo, que allí se cita, me parece que no es exacta la interpretación que de él suele hacerse, y que no alude á ningún género de poesía latente. Dice el Santo:

> Quum coniux, natus vel servus peccat alumnus, Cantica vulgus habet, nos tamen ista latent. (SS. Patrum Toletanorum opera, 1, 66.)

El sentido de este proverbio rimado es que la persona à quien más pueden interesar las faltas de su mujer, de su hijo, de su alumno ó criado, es el último que se entera de ellas, aunque el vulgo las publique en sus cantares. Es puntualmente el mismo pensamiento de San Jerónimo (epist. ad Sabinianum.): «Solemus mala domus nostrae scire novissimi, ac liberorum ac conjugum vitia, vicinis canentibus, ignorare. Y el mismo que en una célebre comedia española se expresa de esta suerte:

> Todo Madrid lo sabia, Todo Madrid menos él.

#### (2) Pág. 54.

Refugios estampé con error en el texto del Ejemplar Poético de Juan de la Cueva, que va por nota, y refugios es la lección propuesta, aunque interrogativamente, por Milá; pero Sedano, que publicó por primera vez el Ejemplar en el tomo 8.º de su Parnaso, tuvo razón en escribir regujios, y así está en los Códices. El regujio de Juan de la Cueva debe de ser el ixuxú ó relincho de los cantores asturianos y montañeses.

## (3) Pág. 57.

La leyenda de la elección de Wamba es muy anterior a Almella. Se encuentra ya en la Segunda Crónica General de 1344 (Vid. R. Menéndez Pidal, Crónicas generales de España, pág. 25).

## (4) Pág. 81.

El caso del Anseis de Cartago (imitación francesa de una leyenda castellana) no es tan aislado como crei al principio. Debe añadirse el Hernaut de Belaunde, en que hay reminiscencias de los cantares de Fernán González (Vid., pág. 231, nota), y muy probablemente el Maynete, del cual hablaré en el tomo segundo de este Tratado.

#### (5) Pág. 101.

Mi sospecha respecto al origen popular del curioso cantarcillo inserto en El villano en su rincón, de Lope de Vega, ha tenido inesperada confirmación. Uno muy semejante existe, aunque no en forma de monorrimo, en la tradición popular de la provincia de Salamanca, y sirve, como en Asturias El galán de esta villa, para acompañar una danza:

Las avellanitas, moro—yo te las varearé, Si quieres que te las caiga—ayúdamelas á coger. Cáscaras no son bellotas—peregil no es azafrán, Cada avellanita un cuarto—cada cuarto medio real. Cuando estabais sola,—Mariquita en el jardín, Cuando estabais sola—aguardándome á mí, Aguardándome á mí.

(Comunicada à D. R. Menéndez Pidal por D. Miguel de Unamuno.)

## (6) Pág. 126, nota 2.

Ha de añadirse que en el siglo v los poetas de la Galia Romana, región tan vecina y afin á la nuestra, hacían frecuente uso del trocaico. Perfectos y briosos octosilabos son, por ejemplo, estos del obispo de Clermont, Sidenio Apolinar, contemporáneo del rey visigodo Teodorico:

Age, convocata pubes, Locus, hora, mensa, causa, Jubet ut volumen istud, Quod et aure et ore discis, Studiis in astra tollas! Petrus est tibi legendus, In utraque disciplina Satis institutus auctor! Celebremus, ergo, fratres, Pia festa litterarum.

Juvat ire per corollas Alabastra ventilantes, Juvat et vago rotata Dare fracta membra ludo, Simulare vel trementes Pede, veste, voce Bachasi

Como se ve, están acentuados en tercera y séptima sílaba lo mismo que el octosilabo lírico provenzal ó italiano.

#### Pág. 150.

En la Revista de Aragón (Marzo-Junio de 1902) ha publicado integramente nuestro arabista D. Francisco Codera su importante estudio sobre El Supuesto Conde D. Julian. Sus conclusiones son: 1.º, que el nombrado comunmente Conde D. Julián se llamaba *Urbán* ú Olbán, ó algo parecido; 2.º, Urbán ú Olbán era un personaje bereber de la tribu de los Gomeras, 3.º, el nombre de Julian le fué dado hacia fines del siglo XI, siendo el primer autor en que le encontramos el Monje de Silos. Rechaza la enmienda de exarci por exorti que Dozy hizo en el texto del Pacense, y duda mucho de la dominación bizantina en Ceuta al tiempo de la conquista de España. Aben-Jaldun dice positivamente que «Olyan era emir de los Gomera y señor ó gobernador de Tánger». El moderno historiador marroqui Ahmed Anasiri Asalui, transcribiendo antiguos textos, dice que era de la tribu de los Gomera «Olyan el cristiano, señor ó rey de Ceuta y Tánger al tiempo de la entrada de Ocha ben Nafi, en el Mogreb extremo».

A primera vista parece oponerse à esto y confirmar el origen español de D. Julián, ó á lo menos su condición de súbdito de los godos, el autor del Bayano Almogrib, con referencia á Isa, bijo de Mohamed, el cual, en cierto libro sobre la causa de la entrada de Táriq en Alandalus, decia que «Táriq, uali de Tánger, nembrado por Muza, estando un día sentado á la orilla del mar, vió unos barcos que llegaban, y cuando anclaron, salieron de ellos hombres que venían en demanda de auxilio: el mayor de ellos, que se llamaba Olyan, interrogado por Táriq acerca del motivo que alli le llevaba, dijo: «Murió mi padre y se levantó con nuestro reino un patricio llamado Rodrigo, el cual me ha humillado, y habiendo llegado á mis oídos vuestro poder, vengo à ti para invitarte à entrar en Alandalus, en la que yo os serviré de guia». Accediendo á ello Táriq, reunió hasta 12.000 bereberes, y Olyan los llevó en

barcos, grupo tras grupo. Y dicen otros que la causa de esto (de la entrada de Táriq) fué que Tánger, Ceuta y Algeciras, y aquella región, estaban en poder del rey de Alandalus, casi del mismo modo que toda la costa y lo próximo à ella pertenecía á los rums (bizantinos) que la poblaban, pues los bereberes no querían habitar en las ciudades y alquerías, prefiriendo los montes y llanuras para pacer sus camellos y ganados, y los cristianos estaban en paz con ellos».

Abdeluahid de Marruecos, cuya Historia de los Almohades ha sido traducida al francés por E. Faguan (Argel, 1893), dice que «Táryc se embarcó para Alandalus, aprovechando la ocasión que se le ofrecía, porque aquel de entre los rums (cristianos) que dominaba la costa de Algeciras y sus comarcas, habia escrito á su rey pidiéndole en matrimonio á su hija: esto irritó al rey, que le reprendió y amenazó por su atrevimiento, y cuando llegó esto al rumí, reunió grandes ejércitos y se dirigió contra el país del rey».

Procurando concertar datos tan contradictorios, opina el Sr. Codera que Olbán era un bereber bizantinizado, que quizá hubiera obtenido de la corte imperial el título de patricio y la investidura de su mando, á lo cual parece que alude el Pacense llamándole nobilissimi viri Africanae regionis, pero que no era en Ceuta un mero tribuno militar o gobernador de la plaza, sino un jefe de tribu que procedía con absoluta

independencia.

«¿En la historia de Urbán ú Olbán (prosigue el Sr. Codera) hay algo que haya podido dar pie á que la fantasía popular tejiese la fábula de la Cava? Creo que sí. Todos los autores árabes, aun los que hacen á Olbán puramente bereber, al hablar de sus relaciones con Muza, indican el resentimiento que aquél tenía del rey de España. Aun encontramos otro indicio en la biografía de un descendiente de Olbán (Ayub, hijo de Soleimán), escrita por Aben-Iyad (códice de la Academia de la Historia), en que abiertamente se hace

referencia à la deslealtad de Rodrigo con la hija de Olbán... Contra esta intervención de la supuesta ofensa, puede alegarse el absoluto silencio del Pacense al hablar de *Urbanus*; pero es sólo un argumento negativo, que no deja de tener su explicación, ya que sólo le menciona de un modo incidental. Dado que admitamos que Olbán ú Orbán es un personaje puramente bereber, ocurre la pregunta de cómo podía estar en relaciones con D. Rodrigo, hasta el punto de enviar su hija à la corte de éste». La duda queda en pie, y el Sr. Codera se excusa modestamente de resolverla, pero hace constar la unanimidad de casi todas las versiones árabes en este punto.

Como se ve, las conclusiones del docto arabista vienen a robustecer algunas de las conjeturas que he insi-

nuado en el texto.

## Pág. 151.

A las versiones árabes del cuento de la Cava, debe añadirse, por ser la más rica en pormenores fabulosos, la de la crónica anónima Fatho-l-Andaluci, que en opinión del Sr. Saavedra, hubo de ser escrita hacia fines del siglo xi, reinando ya en España los almoravides. Según este relato, Bolyan, señor de Tanger y Ceuta, envió su hija á Toledo al palacio del rey Rodrigo, á quien hacía una visita todos los años por Agosto, llevándole, entre otros presentes, aves de Cetreria. Un día que Rodrigo estaba completamente embriagado, cayó su mirada sobre la hija de Julián, y tuvo comercio carnal con ella. Vuelto en su acuerdo, se arrepintió de lo que había hecho, y procuró que la joven no diese noticia à su padre. Pero ella, no pudiendo escribir, le envió entre otros regalos un huevo podrido: mensaje simbólico que en seguida entendió Julian (Fatho-l-Andaluçi. Historia de la conquista de España, dada á luz por primera vez, traducida y anotada por D. Joaquin González, Argel, 1889).

El Fatho-l-Andalugi contiene también la sabida pa-

rábola de los halcones, que ya se encuentra en Aben-Alcutiya, y que fué repetida por casi todos los cronistas musulmanes.

#### Pág. 156.

La mala traducción de comes spathariorum, por conde de los esparteros, está ya en los códices más antiguos y genuinos de la Crónica de Alfonso el Sabio, incluso en el Escurialense y también en el de mi biblioteca.

«Et el cuende Julián era un grant fidalgo et vinie de partes de los godos et era omne muy preciado en el palacio é bien prouado en armas, et fuera parient et priuado del Rey Vitiza, et era rico é bien eredero en el castiello de Consuegra et en la tierra de los marismas».

## Pág. 161.

El dicho del Monje de Silos, cuando supone que la hija de Julián había sido prometida á Rodrigo, parece tener remota analogía con un texto árabe muy posterior (de principios del siglo XIII), la Historia de los Almohades de Abdeluahid de Marruecos, el cual en una parte consigna que «la hija del gobernador de Algeciras, cuando estaba educándose en el palacio de Toledo, opuso resistencia á los deseos del Rey, mientras no contrajese con ella solemne matrimonio con el consentimiento de su padre y en presencia de los principes, de los magnates y de los principales patricios. Rodrigo no quiso acceder á ello, y arrastrado por su pasión, la violó. En otra parte, el mismo historiador marroqui consigna una version enteramente contraria, y al parecer aislada hasta ahora en los textos árabes, es à saber, que el rumi que gobernaba en Algeciras, pidió al Rey la mano de su hija, y que habiéndosela negado, levantó, ofendido con la repulsa, un ejército contra el Rey (Histoire des Almohades d'Abd El-Wâihi'id Meerrâ Kechi, traduite et annotée par E. Fagnan. Argel, 1893, págs. 7 y 8).

#### Pág. 167.

Una leyenda muy semejante à la de la penitencia de D. Rodrigo se contó de Carlomaguo, según vemos en L. Gautier (Les Épopées Françaises, III, 784). Walafrido Strabon (Vid. Historiens de France, V, 399), transcribe cierto relato que el abad Hetton, muerto diez años después de Carlomagno, había oido á uno de sus monjes llamado Wettin. Este monje, en un sueño, había visto á Carlomagno en el fondo del infierno, donde un monstruo estaba implacablemente ocupado en devorarle las partes viriles.—«¿Por qué este castigo?» preguntó Wettin recordando todas las virtudes de Carlomagno. --«Porque afeó sus buenas acciones con un vergonzoso libertinaje», le respondieron. Juan de Ypres, en su Crónica de San Bertín, reproduce esta visión, que fué célebre en la Edad Media, y refiere largamente los presagios que antecedieron á la muerte de Carlomagno (Thesaurus Anecdotorum, III, 503-504). La «Visión de Turpin» es más conocida, y no mucho más favorable á la santidad del hijo de Pipino. El Arzobispo de Reims vió el alma del gran rey arrastrada por demonios. Pero un gallego sin cabeza puso en la balanza tantas piedras y tantos maderos de iglesias levantadas en honor suyo por Carlomagno, que el bien pesó más que el mal, y el alma del Emperador entró en la gloria gracias á la protección de Santiago.

Vid. también G. Paris, Histoire Poétique de Charlemagne, 426-427.

#### Pág. 201.

Por razones que expondré en otra parte (al tratar del ciclo carolingio), me parece cada vez más improbable que la leyenda de las mocedades de Roldán, que en rigor no es francesa, sino franco-itálica y muy tardía, haya podido servir de modelo á la de Bernardo. La cronología se opone á ello, pero tampoco juzgo verosímil la transmisión de nuestra leyenda á Francia ni á Italia. Las mocedades de Bernardo y las de Roldán me parecen variantes diversas, é independientes, de un tema muy antiguo de novelistica popular. No creo necesario recurrir á la hipótesis de un poema perdido sobre los amores de Milón y Berta, aunque Gastón Paris la sostuvo (Romania, II, 363).

## Pág. 219.

En el texto de la Crónica Rimada relativo á los Jueces de Castilla: «¿Et por qué dixieron Nuño Rasura este nombre? Porque cogió de Castilla señas é migas de pan», juzgo muy atinada la corrección del erudito montañés D. Angel de los Rios (Ensayo etimológico y filológico sobre los apellidos castellanos, 1871, pág. 30): «Se debió imprimir sendas eminas; esto es, una emina de cada vecino, casa o yunta. En el Libro Becerro de las Behetrias (1352), consta que muchos pueblos pagaban en grano á los Adelantados y Merinos, por la medida llamada fonsadera, toledana y emina; es decir. el celemin toledano, que hizo medida legal D. Alfonso XI y que aun hoy se usa en Liébana y otras comarcas bajo el nombre de emina, con la misma cabida, equivalente à celemin y medio, de los que doce forman la fanega castellana. En otros países equivale à cuatro de éstos, como la cuarta del Fuero de Nájera.

## Pág. 285.

El erudito director de la Real Biblioteca Escurialense, Fr. Benigno Fernández, de la Orden de San Agustín, ha publicado en La Ciudad de Dios (t. 57, núm. 7), noticia y extracto de un pliego suelto gótico de romances, único que existe en aquella famosa Biblioteca, y cuya descripción hace en estos términos: «Siguense siete romances sa-leados de las historias antiguas de España. El primero dize. Por los campos de xe |rez. El segundo dize. Don García de Pa-|dilla. El tercero. Passado se hauía allende. El quarto. En las almenas de Toro. El quin-|to. En fuerte punto salieron. El sexto. A ca-|za va Don Rodrigo. El séptimo es de Val-|douvinos.»

Contiene este pliego dos romances de los Infantes de Lara: el primero, enteramente desconocido hasta ahora, es erudito y prosaico, de los que se formaroa sobre la letra de las crónicas: el segundo es una excelente y más completa versión del famoso que principia: «A cazar va Don Rodrigo».

#### Romance de los siete infantes de Lara.

En fuerte punto salieron—los siete infantes de Lara, Que esse traydor de su tio-trayción les tiene armada, Que con la su muerte quiso-dar venganza á doña Lambra, Concertando con los moros—una traydora celada. Creyendolo los infantes—van hazer su cavalgada, Don Ruyz Velázquez su tio-adelante se passava, Para avisar á los moros—y complilles la palabra. Los infantes caminando—desseosos de batalla, Su ayo Nuño Salido—qu' en virtudes los criara, Viera una éguila caudai—que encima de un pino estaua, Batiendo rezio sus alas—y muy grandes gritos daua. Viéndolo Nuño Salido-á los siete Infantes habla, Diziendo quán mal agüero-aquel águila mostrava, Que su consejo sería—dexar aquella jornada, Que si adelante passauan—su muerte no se escusaua; Mas ellos le respondieron—que no volverian á zaga. Que sabían que su tio—dos días los esperaua. Como llegaron ya cerca-do la trayción se armaba, Vieron don Ruyz Velázques—con Alicante y Viara, Estos son dos reyes moros—qu' el traydor los avisara, Ofresciéndoles de dar—los sicte infantes de Lara. Quando los infantes vieron—tanta morisma llegada, Conocieron la trayción—qu' el tio tenía armada. Mas como ellos fuessen tales-con una rabiosa saña, Arremeten con los moros—y comiençan su batalla, Pelean como leones—mas non les prestaua nada, Que con cada uno dellos-más de mil moros lidiauan, Y el traydor d' el rey (Sic por Ruyz) Velázquez-que á los moros Cansados ya de matar-los caballos les faltauan, [ayudaua.] Sus armas tenían rotas—mucha sangre derramada, Allí perdieron las vidas—mas no perdieron la fama, Y después perdió su tio—por ello el cuerpo y el alma.

#### Otro romance de los Infantes de Lara.

A caza va don Rodrigo—esse que dizen de Lara, Perdido avía los azores—no hallaua ninguna caza, Con la gran siesta que haze—arrimóse á una haya, Juramento está haziendo-sobre la cruz de su espada, Que si topaua à Mudarrilla-que le ha de sacar el alma. Estas palabras diziendo—un cauallero assomaua: «Bien vengays el caballero—que venis por la montaña, Nora buena, esteys, señor,-qu' estays debaxo la haya, Si me dezis vuestro nombre-deziros he yo mi gracia, A mi llaman don Rodrigo—esse que dizen de Lara, Hermano de Gonçalo Gustos-cuñado de doña Sancha, Por sobrinos me los huve—los siete infantes de Lara. Los quales hize matar—por una trayción muy mala». Allí habló el caballero-desta suerte comenzara; «A mí llaman Mudarrilla—hijo de la renegada, También de Gonzalo Gustos-alnado de doña Sancha, Por hermanos me los huve—los siete infantes de Lara. Los que tú heziste matar—siendo malicia muy clara: Aqui, aqui, don Rodrigo—aveys de perder el alma» Alcose sobre el estribo-y arrojárale la lanza, Passóle de parte á parte—y enclauáralo en la haya: Assí murió don Rodrigo—esse que dizen de Lara.

Hállase incluído en el mismo pliego el romance En las almenas de Toro (perteneciente al ciclo del Cid), pero no tiene más variante de importancia que el cambio del nombre del rey don Sancho por el del rey don Alonso: Romance de como el rey don Alonso se enamoró de su hermana.

FIN DEL TOMO PRIMERO



# INDICE

| •                                                     | Páginas, | <u>.</u> |
|-------------------------------------------------------|----------|----------|
| I.—Varios sentidos de la voz romance.—El roman-       |          |          |
| ce como género de poesíaPrimeros testi-               |          |          |
| monios de su existencia. — Su enlace con              | L        |          |
| otra poesía popular más antigua.—Los can-             |          |          |
| tares de gesta: testimonios relativos á ellos.        |          |          |
| Clases sociales que cultivaban y difundían            |          |          |
| esta poesía.—Los juglares.—Influencia de              | ,        |          |
| la épica francesa en la castellana.—Versi-            |          |          |
| ficación y estilo de los cantares de gesta            |          |          |
| Versificación y estilo de los romances                |          |          |
| Clasificación por géneros y asuntos                   | ð        |          |
| II -Los ciclos históricos: α) El último rey godo      |          |          |
| de España                                             | 133      |          |
| III. —Los ciclos históricos : b) Bernardo del Carpio. | 176      |          |
| IV.—Los ciclos históricos: c) Los condes de Cas-      |          |          |
| tilla.—Fernán González y sus sucesores                | 217      |          |
| V.—Los ciclos históricos: d) Los Infantes de Lara.    | 265      |          |
| VI.—Los ciclos históricos : e) El Cid                 | 290      |          |
| Adiciones y correcciones                              | 373      | •        |

# BIBLIOTECA CLÁSICA

#### OBRAS PUBLICADAS

| Ciastes grieges.                                                      | TOMOL |
|-----------------------------------------------------------------------|-------|
| Homreo: La litada                                                     | 3     |
| Heroporo: Los nueve libros de la Historia.                            | ŧ     |
| PLUTARCO: Las vidas paralelas                                         | . 3   |
| ARISTÓFANES: Teatro completo                                          | 3     |
| PORTAS BUCÓLICOS GRIRGOS: (Democrito, Bión y Mosco)                   | i     |
| XBNOFONTR: Historia de la entrada de Cyro en Asia                     | Į     |
| - La Cyropedia Las Helénicas.                                         | 1     |
| Luciano: Obras completas                                              | 4     |
| Pindaro: Odas. Arriano: Las Expediciones de Alejandro.                | Ī     |
| PORTAS LIRICOS GRIRGOS: (Anacreonie, Safo, Tirico, etc.)              | 1     |
| Polisio: Historia romana                                              | 3     |
| PLATÓN: La República                                                  | 4     |
| Diógenes Larreio: Vidas de los filósofos más ilustres                 | 2     |
| MORALISTAS GRIEGOS: (Marco Aurelio, Teofrasto, Roicteta, Cebes)       | 7     |
| TUCIDIDES: Historia de la guerra del Peloponeso                       |       |
| ISÓCRATHS: Oraciones políticas y forenses                             | ;     |
| Euripidus: Tragedias.,                                                | 3     |
| 015 d 6 44                                                            |       |
| Clásicos latinos.                                                     |       |
| Virgilio: La Eneida                                                   |       |
| — Las Églogas y Geórgicas.  Cicurón: Obras didácticas.                | 3     |
| - Obras filosóficas                                                   | 4     |
| - Epistolas familiares                                                | 2     |
| - Vida y discursos.                                                   | 7     |
| TACITO: Los Anales.                                                   |       |
| - Las Historias.  Salustio: Conjuración de Catilina Guerra de Ingurta | . 1   |
| CESAR: Los Comentarios à la guerra de las Galias                      | ė     |
| SURTONIO: Vidas de los doce Césares.                                  | 1     |
| SANRCA: Tratados filosóficos.  — Epístolas morales.                   | 1     |
| Ovidio: Las Heroidas                                                  | í     |
| - Las Metamorfosis  PLORO: Compendio de la historia romana            | *     |
| OUINTHIANO: Instituciones oratorias                                   | 2     |
| QUINTO CURCIO: Vida de Alejandro                                      | •     |
| ESTACIO: La Tebaida                                                   | 1     |
| Tito Livio: Décadas de la Historia romana                             | 7     |
| Tertuliano: Apología contra los gentiles                              | I     |
| VARIOS: Escritores de la Historia Augusta                             | 3     |
| TERENCIO: Las seis comedias                                           | ĭ     |
| APULEYO: El asno de oro                                               | τ     |
| Vidas de varones ilustres                                             |       |
| IUVENAL y PRESIO: Satirat                                             | 1     |
| Aulo Grilo: Noches áticas                                             | •     |
| Ammiano: Historia del imperio romano                                  | 4 2   |
| Lucracio: De la naturaleza de las cosas                               | 1     |
|                                                                       |       |

#### Clásicos coustioles

| CERVANTES: Ivoveias ciempiares y Viaje del Parnaso                     | 2  |
|------------------------------------------------------------------------|----|
| - D. Quijote de la Mancha, con el comentario de Clemencia              | 8  |
| - Teatro completo                                                      | 3  |
| CALDBRÓN: Teatro selecto                                               | 4  |
| HURTADO DE MANDOZA: Obras en prosa                                     | 1  |
| Queveno: Obras satíricas y festivas                                    | T  |
| - Obras políticas e históricas                                         | 2  |
| - Política de Dios. QUINTANA: Vídas de españoles célebres.             | 1  |
| QUINTANA: Vidas de españoles celebres                                  | 2  |
| Duque de Rivas: Sublevación de Napoles                                 | 1  |
| ALCALA GALIANO: Recuerdos de un anciano                                | 3  |
| Melo: Guerra de Cataluña                                               | 1  |
| VARIOS: Antología de poetas líricos castellanos, ordenada por Menéndez |    |
| y Pelayo con estudios críticos del mismo                               | 13 |
| COLON: Relaciones y cartas                                             | 1  |
| FERNANDO DE ROJAS: La Celestina                                        | 1  |
| Clásicos ingleses.                                                     |    |
| MACAULAY. Estudios literarios                                          |    |
| - Estudios históricos                                                  | 1  |
| - Estudios políticos                                                   |    |
| - Estudios biograficos                                                 | 1  |
|                                                                        | 1  |
| - Estudios críticos                                                    | 1  |
| Bstudios de política y literatura                                      | 1  |
|                                                                        | 1  |
| - Vidas de Políticos ingleses                                          | 1  |
| - Historia de la Revolución de Inglaterra                              | 4  |
| - Historia del Reinado de Guillermo III                                | 6  |
| MILTON: El Paraíso perdido                                             | 2  |
| SHAKESPRARE: Teatro selecto                                            | 8  |
| Clásicos Italianos.                                                    |    |
| Manager C. M. C.                                                       | _  |
| MANZONI: Los Novios                                                    | 1  |
| - La Moral católica                                                    | 1  |
| - Tragedias, poesías y obras varias                                    | 2  |
| GUICCIARDINI: Historia de Italia                                       | 6  |
| MAQUIAVELO: Obras históricas                                           | 3  |
| - Obras políticas                                                      | 2  |
| BENVENUTO CHILLINE: Su vida, escrita por el mismo                      | 2  |
| TASSO: La Jerusalem libertada                                          | 9  |
| Clásicos alemanes.                                                     |    |
| SCHILLER: Teatro completo                                              | 3  |
| - Poeslas líricas                                                      | 2  |
| HRINE: Poemas y fantasias                                              | 1  |
| - Cuadros de viaje                                                     | 3  |
| GORTHE: Viaje à Italia                                                 | 2  |
| - Teatro selecto                                                       | 2  |
| HUMBOLDT: Colon y el descubrimiento de América                         | 2  |
| Clásicos franceses.                                                    |    |
| LAMARTINE: Civilizadores y conquistadores                              | 2  |
| Bossurt: Oraciones súnebres                                            | 2  |
| MARIMAN: Colomba y otros cuentos                                       | i  |
| REGNARD: Obras escogidas                                               |    |
| CRUMEND. COTHE STOREGOT                                                | 3  |
| Ulásicos portugueses.                                                  |    |
| CAMOBNS: Los Lustadas                                                  | 1  |
| - Poesías selectas                                                     | t  |
| Sánscrito.                                                             |    |
| M                                                                      |    |
| Panchatantra, traducido por Alemany                                    | 1  |
| SECTO SE MIL LEGICE GE MEGRIC                                          | 1  |



